Gilles Deleuze
Spinoza, Les Vitesses de la pensée
Séance 13, le 17 mars 1981

Transcriptions: Partie 1, Yaélle Tannau (durée 31 :13); partie 2 (durée = 46:50)
Cecile Lathuillere; partie 3, Suzanne Larrieu & Véronique Boudon (durée 46:55),
partie 4 Guy Nicolas (durée 30:52); transcription augmentée, Charles J. Stivale

[Nota Bene : Afin de rendre cette transcription accessible a ceux qui la liront en écoutant
les CDs produits chez Gallimard sous le titre "Gilles Deleuze, Spinoza : immortalité et
éternité” (2001), nous indiquons ci-dessous, d 'une part, les chapitres des deux disques
entre crochets, et d’autre part, avec les notes en fin du document, les segments de la
transcription intégrale omis dans la production des CDs. ]

[Quant a la transcription et [’horodatage, ils correspondent a [’enregistrement sur
YouTube attribue a WebDeleuze. |

Partie 1

[I.1] Vous ne voulez pas fermer la porte ? [ Pause] Vous ne voulez pas fermer les
fenétres, ben si, on n’entend rien ? [Pause ,; bruits divers| Voila... Voila, voila... Ce doit
étre notre derniére séance sur Spinoza, a moins que vous n’ayez des questions. En tout
cas, il faudrait qu’aujourd’hui ce qui vous soucie, si des choses vous soucient, vous me le
disiez, vous interveniez le plus possible.

Et alors, je voudrais aujourd’hui qu’on fasse deux choses : que 1’on termine, non pas la
conception [1 :00] spinoziste de 1’individualité, parce que 1a, il me semble que 1’on est
resté assez longtemps sur cette conception, mais que 1’on en tire les conséquences
concernant un point, une formule, une formule assez célebre de Spinoza, qui est la
suivante : « Nous expérimentons, nous expérimentons, nous sentons et nous
expérimentons » -- il ne dit pas : nous pensons ; c’est des mots treés chargés : sentir et
expérimenter — « que nous sommes €ternels. » Qu’est-ce que ¢’est que cette célebre
éternité spinoziste ? Bon.

Et puis enfin, il nous est tout a fait nécessaire de tirer des conséquences sur ce qui devait
étre le théme implicite de toutes ces séances, a savoir, eh bien, quel rapport finalement [y
a-t-il] entre une ontologie [2 :00] et une éthique, une fois dit que ce rapport, il intéresse la
philosophie pour elle-méme ? Mais le fait est que ce rapport, il n’a été fondé et développé
que par Spinoza, au point que quelqu’un qui viendrait nous dire : "Eh bien moi, mon
projet, ce serait de faire une espece d’éthique qui soit comme le corrélat d’une ontologie,
c’est-a-dire d’une théorie de I’étre", eh bien, on pourrait I’arréter et dire, « Tres bien, on
peut dire dans cette voie des choses tres, trés nouvelles, mais ¢’est une voie qui est
spinoziste, ¢’est une voie signée Spinoza. »!



[I.2] Bon. Vous vous rappelez -- et je fais ce rappel pas du tout pour revenir sur ces
points, mais pour les estimer acquis -- vous vous rappelez les trois dimensions de
I’individualité. [Pause] [3 :00] Premiére dimension : j’ai une infinité de parties extensives
-- bien plus, si vous vous rappelez plus précisément -- j’ai une infinité d’ensembles
infinis de parties extensives ou extérieures les unes aux autres. Je suis composé a I’infini.
Deuxiéme dimension : ces ensembles infinis de parties extensives extérieures les unes
aux autres m’appartiennent, mais elles m’appartiennent sous des rapports
caractéristiques, rapports de mouvement et de repos, dont la dernicre fois j’ai essay¢ de
dire quelle était la nature. Troisieme dimension : ces rapports caractéristiques ne font
qu’exprimer un degré de puissance qui constitue mon essence, mon essence a moi, c’est-
a-dire une essence singulicre.

Donc [4 :00] les trois dimensions, c’est les parties extensives extérieures les unes aux
autres qui m’appartiennent, les rapports sous lesquels ces parties m’appartiennent, et
I’essence comme degré, gradus ou modus, I’essence singuliére qui s’exprime dans ces
rapports. Or, Spinoza ne le dit jamais, parce qu’il n’a pas besoin de le dire. Mais nous,
lecteurs, on est bien forcés de constater une curieuse harmonie entre quoi et quoi ? Entre
ces trois dimensions de I’individualité, et ce qu’il appelle a une tout autre occasion, les
trois genres de connaissances. [Pause]

[1.3] Vous vous rappelez les trois genres de connaissances, en effet, et vous allez voir le
strict parallélisme entre les trois dimensions de I’individualité [5 :00] comme telle et les
trois genres de connaissances. Mais qu’il y ait un tel parallélisme entre les deux doit déja
nous amener a certaines conclusions.? Je veux dire, ce n’est pas une chose qu’il ait besoin
de dire -- j’insiste parce que je voudrais aussi que vous en tiriez des reégles pour la lecture
de tout philosophe -- il ne va pas a dire "remarquez", ce n’est pas a lui d’expliquer.
Encore une fois, moi j’insiste beaucoup, on ne peut pas faire deux choses a la fois. On ne
peut pas a la fois dire quelque chose et expliquer ce qu’on dit. C’est pour ¢a que les
choses, c’est tres difficile. Ce n’est pas Spinoza qui a a expliquer ce que dit Spinoza ;
Spinoza, il a a faire mieux, il a a dire quelque chose. Alors expliquer ce que dit Spinoza,
ce n’est pas mal, mais enfin ¢a ne va pas loin, ¢a ne peut pas aller trés loin. C’est pour
cela que I’histoire de la philosophie doit étre extrémement modeste, quoi. [6 :00] Alors il
ne va pas nous dire, remarquez hein, vous voyez bien que mes trois genres de
connaissances et puis les trois dimensions de 1’individu, ¢a se correspond ; ce n’est pas a
lui de le dire. Mais nous, dans notre taiche modeste, ¢’est bien a nous de le dire.

Et en effet, en quel sens ca se correspond ? Vous vous rappelez que le premier genre de
connaissance, c’est I’ensemble des idées inadéquates, c’est-a-dire des affections passives
et des affects passions qui découlent des idées inadéquates. C’est I’ensemble des signes,
idées confuses, inadéquates, et les passions, les affects qui découlent de ces affections. Il
faut vous rappeler tout ¢a parce que ¢a c¢’est de I’acquis des derniéres fois.? [7 :00] Or,
sous quelles conditions, qu’est-ce qui fait que, a partir du moment ot nous existons, nous
sommes non seulement voués a des idées inadéquates et a des passions, mais nous
sommes comme condamnés, et méme a premiere vue, condamnés a n’avoir que des idées
inadéquates et des affects passifs ou des passions ? Qu’est-ce qui fait notre triste



situation ? [Pause] Comprenez que c’est bien évident ; je ne voudrais pas pousser trop en
détail 1a, je voudrais juste que vous sentiez, pressentiez.

C’est avant tout en tant que nous avons des parties extensives, en tant que nous avons des
parties extensives, [que] nous sommes condamnés aux idées inadéquates. Pourquoi ?
Parce que, quel est le régime des parties extensives [8 :00]? Encore une fois elles sont
extérieures les unes aux autres. Elles vont par infinités, les deux a la fois. Les corps les
plus simples, qui sont les parties ultimes, vous vous rappelez, les corps les plus simples,
ils n’ont pas d’intériorité. Ils sont toujours déterminés du dehors. Ca veut dire quoi ? Par
choc, par choc d’une autre partie. Sous quelles formes est-ce qu’elles se rencontrent avec
choc ? Sous la forme la plus simple, a savoir que constamment elles ne cessent pas de
changer de rapports puisque c’est toujours sous un rapport que les parties
m’appartiennent ou ne m’appartiennent pas. Des parties de mon corps quittent mon corps,
la prennent un autre rapport, le rapport de I’arsenic, le rapport de n’importe quoi, le
rapport du moustique quand il nous pique, le rapport... Moi je ne cesse pas d’intégrer des
parties sous mes rapport. [9 :00] Quand je mange, par exemple, eh bien, quand je mange
il y a des parties extensives que je m’approprie.

Ca veut dire quoi, s’approprier des parties ? S’approprier des parties, ¢ca veut dire faire
qu’elles quittent le rapport précédent qu’elles effectuaient pour prendre un nouveau
rapport, ce nouveau rapport étant un de mes rapports a moi, a savoir avec de la viande, je
fais de la chair a moi. Quelle horreur ! [Rires] Enfin il faut bien vivre, cela ne cesse pas
d’étre comme ¢a, des chocs et des appropriations de parties, des transformations de
rapports, des compositions a I’infini, etc. Bon. Or ce régime des parties extérieures les
unes aux autres qui ne cessent de réagir, en méme temps que les ensembles infinis dans
lesquels elles entrent ne cessent de varier, c’est précisément ce régime de I’idée
inadéquate, des perceptions confuses, [10 :00] et des affects passifs, et des affects-
passions qui en découlent.

En d’autres termes c’est parce que je suis compos¢ d’un ensemble, d’une infinité
d’ensembles infinis de parties extensives, extérieures les unes aux autres, que je ne cesse
pas d’avoir des perceptions des choses extérieures, des perceptions de moi-méme, des
perceptions de moi-méme dans mes rapports avec les choses extérieures, des perceptions
des choses extérieures en rapport avec moi-méme, et c’est tout ¢a qui constitue le monde
des signes. Lorsque je dis : ah ¢a, c¢’est bon, ah ¢a, c’est mauvais, qu’est-ce que c’est que
ces signes du bon et du mauvais ? Ces signes inadéquats signifient simplement : eh ben
oui, je rencontre a I’extérieur des parties qui conviennent avec mes propres parties sous
[11 :00] leurs rapports ; [si] mauvais, je rencontre, je fais des rencontres extérieures
également, avec des parties qui ne me conviennent pas, sous le rapport sous lequel elles
sont. Vous voyez donc que tout ce domaine des ensembles infinis de parties extérieures
les unes aux autres correspond exactement au premier genre de connaissance. C’est parce
que je suis composé d’une infinité de parties extrinséques que j’ai des perceptions
inadéquates. Si bien que tout le premier genre de connaissance correspond a cette
premiére dimension de 1’individualité. [Pause]



Or, on a vu précisément que le probléme des genres de connaissances était trés bien lancé
par la question spinoziste, a savoir : eh bien, en un sens, on croirait que nous sommes
condamnés a I’inadéquat, au premier genre. D¢s lors comment [12 :00] expliquer la
chance que nous avons de sortir de ce monde confus, de ce monde inadéquat, de ce
premier genre de connaissance ? Dans la réponse de Spinoza, ¢’est que oui, il y a un
second genre de connaissance. Mais comment est-ce qu’il le définit, le second genre de
connaissance ? Dans 1’Ethigue, ¢’est trés frappant. La connaissance du second genre,
c’est la connaissance des rapports, de leur composition et de leur décomposition. On ne
peut pas dire mieux que le second genre de connaissance correspond a la seconde
dimension de I’individualité, puisque, en effet, des parties extrinseques, elles sont non
seulement extrinseéques, les unes par rapport aux autres, mais elles sont extrinseques
radicalement, absolument extrinseéques.

Qu’est-ce que ca veut donc dire que des parties extrinséques m’appartiennent ? [13 :00]
On I’a vu mille fois. Ca ne veut dire qu’une chose chez Spinoza, a savoir que ces parties
sont déterminées toujours du dehors a entrer sous tel ou tel rapport, sous tel ou tel rapport
qui me caractérise, moi. Et encore une fois qu’est-ce que ¢a veut dire mourir ? Mourir,
cela ne veut dire qu’une chose, c’est que les parties qui m’appartenaient sous tel ou tel
rapport sont déterminées du dehors a entrer sous un autre rapport qui ne me caractérise
pas, mais qui caractérise autre chose.

Le premier genre de connaissance, c’est donc la connaissance des effets de rencontres ou
des effets d’actions et d’interactions, des parties extrinseques les unes sur les autres. Oui,
on ne peut pas le définir mieux ; c’est trés clair 1a, trés clair, eh ? Les effets définis

[14 :00] par, les effets causés par le choc ou la rencontre des parties extérieures, les unes
avec les autres, définit tout le premier genre de connaissance. En effet, ma perception
naturelle, c’est un effet des chocs et heurts entre parties extérieures qui me composent et
parties extérieures qui composent d’autres corps.

Mais le second genre de connaissance, c’est un tout autre mode de connaissance. C’est la
connaissance des rapports qui me composent et des rapports qui composent les autres
choses. Voyez, ce n’est plus les effets des rencontres entre parties, ¢’est la connaissance
des rapports, a savoir la maniére dont mes rapports caractéristiques se composent avec
d’autres [15 :00] et dont [ Pause] mes rapports caractéristiques et d’autres rapports se
décomposent. Or 14, ¢’est une connaissance adéquate. Et en effet, elle ne peut étre
qu’adéquate, cette connaissance, tandis que la connaissance qui se contentait de recueillir
pourquoi, puisque c’est une connaissance qui s’éléve a la compréhension des causes. En
effet, un rapport quelconque est une raison. Un rapport quelconque, c’est la raison sous
laquelle une infinité de parties extensives appartiennent a tel corps plutot qu’a tel autre.

[[.4] Dés lors, le second genre de connaissance -- simplement j’insiste sur ceci -- ¢’est
que [16 :00] ce n’est pas du tout une connaissance abstraite, comme j’ai essay¢ de le dire.
Si vous en faites une connaissance abstraite c’est tout Spinoza qui s’écroule. Alors
évidemment, le tort des commentaires, c’est qu’on cherche toujours, on se dit toujours, ah
ben oui, c’est les mathématiques. Mais non, ce n’est pas les mathématiques. Ca n’a rien a
voir avec les mathématiques. Simplement les mathématiques sont un cas particulier. Les



mathématiques peuvent étre définies en effet comme une théorie des rapports. Alors la
d’accord, oui, les mathématiques, c’est une section du second genre de connaissance.
C’est une théorie des rapports et des proportions. Voyez Euclide. Bon, c’est une théorie
des rapports et des proportions a ce moment-1a, les mathématiques font partie du second
genre. Mais penser que le second genre soit un type de connaissance mathématique, c’est
une bétise abominable parce que, a ce moment-1a, tout Spinoza devient abstrait. On ne
régle pas sa vie sur les mathématiques, [il] ne faut pas exagérer, [17 :00] tandis qu’il
s’agit bien la de problémes de vie.

C’est pour ¢a que je vous rappelle, je prenais comme exemple -- parce que cela me parait
infiniment plus spinoziste que la géométrie ou les mathématiques ou méme la théorie
Euclidienne des proportions -- je prenais comme exemple : ben oui, qu’est-ce que ¢a veut
dire la connaissance adéquate du second genre, c¢’est au niveau d’apprendre a nager quoi,
"ah je sais nager". Personne ne peut nier que savoir nager, ¢’est une conquéte d’existence.
C’est fondamental ; vous comprenez, moi je conquiers un ¢lément. Un ¢lément, ¢ca ne va
pas de soi, conquérir un élément. Je sais nager, je sais voler, voila, tout ¢a, c’est
formidable. Bon, qu’est-ce que ¢a veut dire ? Qu’est-ce que ¢a veut dire ? Ben, c’est tout
simple. Pas savoir nager, c’est quoi ? C’est vraiment étre a la merci de la rencontre avec
une vague. Alors vous avez I’ensemble infini des molécules d’eau qui composent la
vague, ¢a compose une vague, [18 :00] et je dis, c’est une vague parce que ces corps les
plus simples que j’appelle molécules -- en fait, ce n’est pas les plus simples -- il faudrait
aller encore plus loin que les molécules d’eau. Les molécules d’eau, elles appartiennent
déja a un corps, le corps aquatique, le corps de 1’océan, le corps etc., ou le corps de
I’étang, de tel étang. [Deleuze [’épéle] [Rires]

Bien alors, ¢’est quoi la connaissance du premier genre ? Eh bien allez, j’y vais, je me
lance, je suis dans le premier genre de connaissance. Je me lance, je barbote, comme on
dit. Qu’est-ce que ca veut dire, barboter ? Barboter, c’est tout simple ; ¢a indique bien, le
mot barboter, on voit bien que c¢’est des rapports extrinseéques. Tantot la vague me gifle,
et tantot elle m’emporte. Ca c’est des effets de choc. C’est des effets de choc, a savoir, je
ne connais rien aux rapports qui se composent ou qui se décomposent. [19 :00] Je regois
les effets de parties extrinséques. Les parties qui m’appartiennent a moi, sont secouées,
recoivent un effet de choc des parties qui appartiennent a la vague. Et alors tantot je
rigole et tantdt je pleurniche, suivant que la vague me fait rire ou m’assomme. [Rires]| Je
suis dans les affects-passion. "Ah maman, la vague m’a battu". Bon. "Ah maman, la
vague m’a battu", cri que nous ne cesserons pas d’avoir tant que nous serons dans le
premier genre de connaissance, puisqu’on ne cessera pas de dire : "Ah, la table m’a fait
du mal," et ¢a revient exactement au méme de dire : ’autre m’a fait du mal. Pas du tout
parce que la table est inanimée. Spinoza, il est tellement plus malin que tout ce qu’on a
pu dire apres. Ce n’est pas parce que la table est inanimée qu’on ne doit pas dire, "elle
m’a fait du mal". C’est aussi béte de dire "Pierre m’a fait du mal" que de dire "la pierre
m’a fait du mal", [20 :00] ou la vague m’a fait du mal. C’est du méme niveau, c’est le
premier genre, ¢a. Bien. Vous me suivez ?

Alors, au contraire, je sais nager, ¢a ne veut pas dire forcément que j’ai une connaissance
mathématique ou physique, scientifique, du mouvement de la vague. Ca veut dire que j’ai



un savoir-faire, un savoir-faire étonnant, c’est-a-dire que j’ai une une espece de sens du
rythme, la rythmicité. Qu’est-ce que ca veut dire, le rythme ? Qu’est-ce que ¢a veut dire,
tout ¢a ? Ca veut dire que mes rapports caractéristiques, je sais les composer directement
avec les rapports de la vague. Ca ne se passe plus entre la vague et moi, c’est-a-dire ¢a ne
se passe plus entre les parties extensives, les parties mouillées de la vague, et les parties
de mon corps. Ca se passe entre les rapports, les rapports qui composent la vague, bon,
les rapports qui composent [21 :00] mon corps, et mon habileté, lorsque je sais nager, a
présenter mon corps sous des rapports qui se composent directement avec les rapports de
la vague. Alors c’est : Je plonge au bon moment, je ressors au bon moment, j’évite la
vague qui approche ou au contraire je m’en sers, etc., tout cet art de la composition des
rapports.

Et je disais, c’est la méme chose, je cherche des exemples précisément qui ne sont pas
mathématiques, puisque, encore une fois, les mathématiques, ce n’est qu’un secteur de
ca. Il faudrait dire, les mathématiques, c’est la théorie formelle du second genre de
connaissance et pas le second genre de connaissance. Je dis, c’est la méme chose au
niveau des amours. Ben oui, les vagues ou les amours, c’est pareil. Dans un amour du
premier genre, bon, vous étes perpétuellement [22 :00] dans ce régime des rencontres
entre parties extrinseques. Dans ce qu’on appelle un "grand amour", "La Dame aux
Camélias" -- qu’est-ce que c’est beau ! [Rires] -- eh ben, 1a, vous avez une composition
de rapports. Bon, mon exemple, c’est sérieux parce que "La Dame aux Camélias," c’est le
premier genre de connaissance, [Rires] mais dans le second genre de connaissance, la
vous avez une espece de composition des rapports les uns avec les autres. Vous n’étes
plus au régime des idées inadéquates, a savoir 1’effet d’une partie sur les miennes, 1’effet
d’une partie extérieure ou I’effet d’un corps extérieur sur le mien. La vous atteignez un
domaine beaucoup plus profond qui est la composition des rapports caractéristiques d’un
corps avec les rapports caractéristiques d’un autre corps, et cette espéce de souplesse ou
de rythme qui fait qu’on peut vous présenter [23 :00] votre corps, et dés lors votre ame
aussi, vous présenter votre ame ou votre corps, sous le rapport qui se compose le plus
directement avec le rapport de I’autre. Vous sentez bien que c’est un étrange bonheur. Eh
bien voila, c’est le second genre de connaissance.

[L.5] Et le troisiéme genre de connaissance, et pourquoi est-ce qu’il y a un troisiéme genre
de connaissance ? Il y a un troisiéme genre de connaissance parce que les rapports, ben,
ce n’est pas les essences, Spinoza nous dit. Le troisiéme genre de connaissance ou la
connaissance intuitive, c¢’est quoi ? Ca dépasse les rapports et leur composition et leur
décomposition. [Pause] C’est la connaissance des essences. Ca va plus loin que les
rapports, puisque ¢a atteint I’essence qui s’exprime [24 :00] dans les rapports, 1’essence
dont les rapports dépendent. En effet, si des rapports sont les miens, si des rapports me
caractérisent, c’est parce qu’ils expriment mon essence. Et mon essence c’est quoi ? C’est
un degré de puissance. Ben, la connaissance du troisieme genre, c’est la connaissance que
ce degré de puissance prend de soi-méme et prend des autres degrés de puissance. Cette
fois-ci, c’est une connaissance des essences singulieres. [ Pause] Le deuxieéme, et a plus
forte raison le troisiéme genre de connaissance, sont parfaitement adéquats.



Donc vous voyez bien qu’il y a une correspondance entre genres de connaissances et
dimensions de I’individualité, qui veut dire quoi, finalement, [25 :00] cette coincidence ?
Cela veut dire que les genres de connaissances sont plus que des genres de

connaissances ; ce sont des modes d’existence. Ce sont des maniéres de vivre. Mais
pourquoi est-ce que c’est des maniéres de vivre ? Ca devient difficile parce qu’enfin, tout
individu est composé des trois dimensions a la fois. C’est 1a qu’on va trouver comme un
dernier probléme.

Vous, moi, n’importe qui, n’importe quel individu a les trois dimensions a la fois. Alors
qu’est-ce qu’on peut faire pour s’en tirer ? Chaque individu a les trois dimensions a la
fois, d’accord. Voila exactement le probléme : chaque individu a les trois dimensions a la
fois, et pourtant il y a des individus qui ne sortiront jamais du premier genre de
connaissance. IIs n’arriveront pas a s’¢lever au deuxieme ou au troisieéme. IIs n’arriveront
jamais a former ce que Spinoza appelle [26 :00] une "notion commune", une notion
commune étant précisément, je vous le rappelle, "I’idée d’un rapport", I’idée d’un rapport
caractéristique. A plus forte raison, ils n’auront jamais une connaissance de leur essence
singuliere, ni des autres essences singulieres. Comment expliquer ¢a ? Ce n’est pas du
tout automatique ; chaque individu a les trois dimensions. Mais attention, il n’a pas par la
méme les trois genres de connaissance ; il peut trés bien en rester au premier. Comment
expliquer ce dernier point ? [Pause]

Prenons la question autrement. Quand est-ce qu’il y a des oppositions ? Par exemple, on
peut se hair ; il arrive qu’on se haisse. La haine, [27 :00] cette espece d’opposition d’un
mode existant d’un individu a un autre individu, ¢’est quoi ? Comment expliquer la
haine ?* [Voila un premier texte de Spinoza, livre IV de 1’Ethique, I’axiome qui est au
début du livre IV. [Deleuze consulte son exemplaire] 11 va nous géner beaucoup en
apparence, cet axiome, et Spinoza, il ne s’explique pas beaucoup la-dessus.

Axiome : « Il n’est aucune chose singuliére » -- ¢’est-a-dire aucun individu — « Il n’est
aucune chose singuliére dans la nature, [28 :00] qu’il n’y en ait une autre plus puissante
et plus forte. » Jusque-la, ¢a va. Il n’y a pas de derniére puissance parce que la dernicre
puissance c’est la nature tout entieére. Donc il n’y a pas de derniére puissance dans la
nature. Une chose étant donnée, elle se définit par un degré de puissance. Eh bien, il y a
toujours un degré de puissance supérieur. Donc si puissant que je sois, il y a toujours un
degré de puissance... En effet, on a vu qu’il y avait une infinité de degrés de puissance.
L’infini étant toujours en acte, chez Spinoza, est toujours donné actuellement, est
toujours donné en acte, un degré de puissance plus grand que le plus grand degré de
puissance que je puisse concevoir. Donc jusque-1a, ce ne serait pas génant, cet axiome.

Mais il ajoute : [29 :00] « Il n’est aucune chose singuliere dans la nature qu’il n’y en ait
une autre plus puissante et plus forte, mais, étant donnée une chose quelconque, il y en a
une autre, plus puissante qui peut détruire la premicre. » La ¢a doit nous géner ce texte.
Pourquoi ? Parce que la seconde phrase apporte une précision inattendue. La premiere
phrase nous dit : Une chose étant donnée, elle se définit par sa puissance. Mais un degré
de puissance étant donné, c’est-a-dire une chose dans son essence ; le degré de puissance,



c’est I’essence d’une chose. Bien, il y en a toujours une plus puissante. D’accord, ¢a va,
¢a. On comprend.

Seconde phrase, il ajoute, attention : Par la chose plus puissante, [30 :00] la premiére
chose peut toujours étre détruite. C’est trés embétant ¢a. Pourquoi ? Du coup, on se dit :
Ah ben je n’ai rien compris, qu’est-ce qui va se passer ? Il a I’air de nous dire qu’une
essence peut étre détruite par 1’essence plus puissante. Alors a ce moment-1a, il n’y a plus
de troisiéme genre de connaissance. Il n’y a méme plus de second genre de connaissance
parce qu’une destruction, c’est quoi ? C’est évidemment 1’effet d’une essence sur une
autre. Si une essence peut €tre détruite par 1’essence plus puissante, par 1I’essence de
degré supérieur, c’est la catastrophe, tout le spinozisme s’écroule. On est ramené aux
effets ; on est ramené au premier genre. Il ne peut plus y avoir de connaissance [31 :00]
des essences. Comment est-ce qu’il y aurait une connaissance adéquate des essences, si
les essences sont dans des rapports tels que 1’une détruit 1’autre ?] [Interruption ;
changement de cassette ; 31 :10]

Partie 2 (durée 46 :50)

[1.6] [31 :15] [Bien aprés, dans le livre V],° Il y a une proposition trente-sept, et la
proposition trente-sept comporte, aprés son énoncé et apres la démonstration de la
proposition, comporte une proposition hors-cadre sous le titre de "scolie", et le scolie
nous dit ceci : ’axiome de la quatrieme partie — voyez ? c’est ce que je viens de lire --
I’axiome de la quatriéme partie concerne les choses singuliéres en tant [32 :00] qu’on les
considére en relation avec un certain temps et un certain lieu, ce dont, je crois, personne
ne doute. La, il faut rire parce que quand méme, si je prends ce dont personne ne doute, il
a attendu tellement de pages alors qu’il aurait pu nous le dire au niveau de IV, ¢a nous
aurait aidé, et I’on aurait ét¢ moins troublé. C’est son affaire. Pourquoi il le dit seulement
bien apres ? Il le dit quand il a besoin de le dire.

Qu’est-ce que ca veut dire cette précision ? Il nous dit : attention, I’axiome de la
destruction, I’axiome de 1’opposition, une essence peut s’opposer a une autre au point de
la détruire, ¢a ne se comprend que quand on considere les choses en relation avec un
certain temps et un certain lieu. Il ne nous en dit pas plus. Qu’est-ce que ¢a veut dire,
considérer les choses en relation avec un certain temps et un certain lieu ? [33 :00] Cela
veut dire les considérer dans leur existence. Qu’est-ce que ¢a veut dire les considérer
dans leur existence ? Les considérer en tant qu’elles existent, en tant qu’elles sont passées
a ’existence, en tant qu’elles passent a I’existence. Ca veut dire quoi ? On I’a vu.

Passer a I’existence, c’est quoi ? C’est : on passe a I’existence, une essence passe a
I’existence, lorsqu’une infinité de parties extensives est déterminée, se trouve déterminée
du dehors a lui appartenir sous tel rapport. J’ai une essence, moi, moi Pierre ou Paul, j’ai
une essence. [34 :00] Je dis que je passe a I’existence lorsqu’une infinité de parties
extensives est déterminée du dehors, ¢’est-a-dire par les chocs, qui renvoie a d’autres
parties extensives, est déterminée du dehors a entrer sous un rapport qui me caractérise.
Donc avant, je n’existais pas dans la mesure ou je n’avais pas ces parties extensives.
Naitre, c’est ¢a. Je nais lorsqu’une infinité de parties extensives sont déterminées du



dehors par la rencontre avec d’autres parties a entrer sous un rapport qui est le mien,
c’est-a-dire qui me caractérise. Voyez ? A ce moment-13, a ce moment-13, j’ai rapport
avec un certain temps [35 :00] et un certain lieu. Qu’est-ce que c’est que ce temps et ce
lieu ? Le temps de ma naissance et le lieu de ma naissance. Ca s’est passé ici. C’est ici.

[L.7] Ici et maintenant, c’est quoi ? Mais, c’est le régime des parties extensives, les parties
extensives. Les ensembles de parties extensives, ils ont toujours un temps et un lieu. Bien
plus, ¢a durera ce que ca durera. Les parties extensives sont déterminées du dehors a
entrer sous tel rapport qui nous caractérise. Mais pour combien de temps ? Jusqu’a ce
que, jusqu’a ce qu’elles soient déterminées a entrer sous un autre rapport. A ce moment-
1, elles passent dans un autre corps. Elles ne m’appartiennent plus. Ca dure un certain
temps. [Pause] [36 :00] Bien. Qu’est-ce que ¢a veut dire alors ? En quoi ¢a doit nous
¢éclairer ? En fait, je ne peux parler d’opposition entre deux individus que dans la mesure
ou ces individus sont considérés comme existant, ici et maintenant. Tres important pour
la formation des rapports d’opposition. C’est uniquement dans la mesure ou des individus
sont considérés comme existant ici et maintenant qu’ils peuvent entrer. Ce n’est pas une
question de bonté ou de méchanceté. C’est question de possibilité logique.

Je ne peux avoir des rapports d’opposition avec un autre individu qu’en fonction de

quoi ? En fonction des parties extensives qui nous composent, qui nous appartiennent.
C’est ¢a le lieu, le milieu de I’opposition. C’est ¢a. C’est les parties [37 :00] extensives.
Et en effet, c’est bien forcé ; il s’agit de quoi dans les oppositions entre individus ? Dans
les oppositions entre individus, il s’agit toujours de savoir sous quel rapport finalement
vont entrer tels ensembles infinis de parties extensives. Imaginer la triste situation : je me
bats avec un chien pour manger, pour manger une espéce de patée. [Rires] Bon. Spectacle
horrible. Comment le raconter, ce spectacle ? Eh bien, eh bien, [Pause] [38 :00] il s’agit
de quoi ? Vous avez trois termes : la nourriture, le chien et moi. Alors je mords le chien
pour m’emparer de son aliment. [Rires] Le chien, il me donne un coup de patte.

Bon, Qu’est-ce qui se passe ? C’est quoi ¢a ? Vous avez un ensemble infini de parties
extensives sous le rapport viande. Vous avez un ensemble infini de parties extensives
sous le rapport chien. Vous avez un ensemble infini de parties extensives sous le rapport
moi. Et tout ca, ¢a tourbillonne, et tout ¢a, ¢a s’entrechoque. A savoir, moi, je veux
conquérir les parties extensives de la viande pour me les assimiler, ¢’est-a-dire, [39 :00]
leur imposer mon rapport, faire qu’elles n’effectuent plus le rapport viande et qu’elles
viennent effectuer un de mes rapports a moi. Le chien, il veut pareil. Le chien, je le
mords, c’est-a-dire, je veux le chasser, etc., etc... Lui, il me mord. Enfin, on n’en sort
plus. C’est le domaine des oppositions. L’opposition, c’est I’effort. C’est 1’effort respectif
de chaque existant pour s’approprier des parties extensives. Qu’est-ce que veut dire
s’approprier des parties extensives, c’est-a-dire faire qu’elles effectuent le rapport qui
correspond a tel individu ? Bon. [Pause] [40 :00]

[1.8] En un sens, je peux toujours dire : je suis détruit par plus fort que moi. Et en effet,
tant que j’existe, c’est le risque de I’existence. [Pause] Bon. Et ce risque de 1’existence,
ca ne fait qu’un avec ce qu’on appelle la mort puisque, encore une fois, qu’est-ce que
c’est que la mort ? C’est le fait que Spinoza appellera nécessaire au sens d’inévitable, que



10

les parties extensives qui m’appartenaient sous un de mes rapports caractéristiques,
cessent de m’appartenir et passent sous un autre rapport qui caractérise d’autres corps.
C’est inévitable en vertu méme de la loi de I’existence. [41 :00] Une essence rencontrera
toujours une essence plus forte qu’elle sous des conditions d’existence qui font que, dés
lors, I’essence plus forte détruit, détruit quoi ? Littéralement, détruit I’appartenance des
parties extensives a la premiére essence. [Pause] Bon, d’accord.

Mais, je dis d’abord -- quitte a corriger tout a I’heure, et je dis qu’il faudra bien le
corriger -- je dis : supposez maintenant que je sois mort. Je suis mort. D’accord, je suis
mort. Pour Spinoza, 1a ¢a va prendre un air abstrait, mais c’est li¢. C’est a vous de faire
un effort. Je vais essayer [42 :00] de dire tout a I’heure pourquoi ¢ca ne me parait pas
abstrait, mais, faites un effort. Je suis mort. Bon. Qu’est-ce que ¢a veut dire ? Encore une
fois, si vous acceptez ces prémisses qui ne sont pas du tout, il me semble, de la théorie
abstraite, qui sont vraiment une manicre de vivre. Si c’est bien ¢a la mort, ¢a veut dire
qu’il n’y a plus de parties extensives. Il n’y a plus aucun ensemble extrinséque qui
m’appartiennent. Je suis dépossédé. D’accord, je suis dépossédé. Je n’ai plus de parties.
Ca veut dire : mes rapports caractéristiques cessent d’étre effectués. Ca veut dire tout ca,
mais rien que ¢a.

Alors qu’est-ce que ¢a n’empéche pas, la mort ? Ce que ¢a n’empéche pas selon Spinoza,
c’est que : mes rapports, eux, ils cessent d’étre effectués, d’accord, mais, il y a une vérité
éternelle dans ces rapports. [43 :00] Ils ne sont pas effectués d’accord, mais on a vu que
pour Spinoza, les rapports étaient largement indépendants de leurs termes. Effectuer un
rapport, ¢ca veut dire : des termes arrivent qui effectuent le rapport. Un rapport, il est
effectué par ses termes. La, il n’y a plus de termes qui I’effectuent. Mais, le rapport, il ne
se réduit pas aux termes qui I’effectuent. Donc, le rapport, il a une vérité éternelle en tant
que rapport, une vérité indépendante de ses termes. Il n’est plus effectué, mais il reste
actuel en tant que rapport. Ce n’est pas qu’il passe a I’état de virtualité. Il y a une
actualité du rapport non effectué.

Et a plus forte raison, il y a une actualité de 1’essence qui s’exprime dans le rapport
puisque I’essence n’est pas du tout une partie extensive. [44 :00] C’est une partie
intensive. C’est un degré de puissance. Eh bien, ce degré de puissance ne lui correspond
plus aucune -- ce degré, bon, on I’a vu la derniére fois -- ce degré d’intensité ne lui
correspond plus rien en extension. Il n’y a plus de parties extensives qui correspondent a
la partie intensive. D’accord, bon. Mais, la réalité de la partie intensive, en tant
qu’intensive, elle subsiste. En d’autres termes, il y a une double éternité, tout a fait
corrélative. Il y a une double éternité, I’éternité du rapport ou des rapports qui le
caractérisent, et 1’éternité de 1’essence, de I’essence singuliere qui nous constitue,

[45 :00] qui, elle, ne peut pas étre affectée par la mort.

Eh bien plus, a ce niveau, comme il est dit dans le livre V, par le texte que je viens de
lire, a ce niveau, il ne peut pas y avoir d’opposition. Pourquoi ? Parce que tous les
rapports se composent a I’infini suivant les lois des rapports. Il y a toujours des rapports
qui se composent et, d’autre part, toutes les essences conviennent avec toutes les
essences. Chaque essence convient avec toutes les autres en tant que pur degré



11

d’intensité. En d’autres termes, pour Spinoza, dire qu’un degré de puissance, ou un degré
d’intensité, détruit un autre degré d’intensité, c’est une proposition dénuée de sens. Les
phénoménes de destruction ne peuvent exister [46 :00] qu’au niveau qu’elles ont pour
statut. Et elles renvoient aux régimes des parties extensives qui m’appartiennent
provisoirement. [ Pause]

Dés lors, qu’est-ce que ca veut dire ? Je sens, j’expérimente que je suis éternel. Ce n’est
pas :" je le sais". Ce que j’aimerais vous faire sentir, ¢’est la différence entre les deux
propositions. "Je sais, je sais et je maintiens que je suis immortel". C’est, si vous voulez,
la proposition, on pourrait dire ¢’est une proposition, je ne sais pas, théologique. "Je sais
et je maintiens que je suis immortel". Et, je sens et j’expérimente que je suis éternel. Et
en effet, [47 :00] Spinoza s’en prend, dans le livre V, a toute conception de
I’immortalité. Il nous dit : non, non. Il ne s’agit pas de dire que chacun est immortel ; il
s’agit de dire que chacun est éternel. Et ce n’est pas du tout pareil. Pourquoi ce n’est pas
du tout pareil ? Comment ¢a se présente chez Spinoza ? Qu’est-ce que cette
expérimentation ? C’est plus que -- je crois qu’il faut prendre le mot au sens le plus fort --
ce n’est pas simplement : je fais I’expérience, j’ai I’expérience. C’est plutdt : faire
I’expérience d’une maniere active. Je fais I’expérience que je suis €ternel. Qu’est-ce que
c’est que cette expérimentation ?

[1.9] Tres curieux, si vous cherchez dans la littérature, c’est bien plus tard ; [48 :00] c’est
dans la littérature anglaise du 19iéme que vous trouverez une espece de spinozisme de ce
type, 1’éternité, une espéce d’expérimentation de I’éternité, et bizarrement, liée aussi a
I’1dée d’intensité, comme si je ne pouvais faire 1I’expérience de 1’éternité que sous une
forme intensive. Et ¢’est un theme fréquent chez des auteurs qui justement ne me
paraissent pas tellement éloignés de Spinoza, méme s’ils ne le savent pas, des auteurs
comme [D.H.] Lawrence, a moindre titre comme [John Cowper] Powys, une espéce
d’expérimentation de 1’éternité sous forme de I’intense.® Voila. [49 :00]

J’essaie de rendre plus concret. Tant que vous existez, 1a, vous existez, vous vous
opposez aux autres. On s’oppose tous les uns aux autres. Et Spinoza ne dit pas du tout
qu’il faudrait sortir de ¢a. Il sait bien que c’est absolument nécessaire. C’est une
dimension. C’est une dimension de I’existence, d’accord. Mais, il dit, voila, prenons deux
cas extrémes. Prenons I’individu A, I’individu Pierre. Prenons Pierre qui, lui, passe la
majeure partie -- vous allez voir comment 1a, cela devient trés nuancé et trés concret,
Spinoza -- on peut dire de Pierre qu’il a passé sa vie, en gros, dans le premier genre de
connaissance. Oui, c’est méme le cas de la plupart des gens, puisque suivant Spinoza,
[50 :00] il faut quand méme un peu de philosophie pour sortir du premier genre de
connaissance. Il faut... Oui, bon. Prenez le cas de quelqu’un qui vit dans le premier genre
de connaissance, la majeure partie. Pourquoi je précise la majeure partie ? En fait, il faut
étre trés optimiste, ¢a n’arrive pas tout le temps.

Ce quelqu’un, de toute facon, il aura bien compris un petit truc dans sa vie, une fois, pas
longtemps. Un jour, un soir, un soir en rentrant chez lui, il aura compris un petit quelque
chose. Il aura eu I’'impression de comprendre un petit quelque chose. Peut-étre qu’il aura
vraiment compris quelque chose, et puis qu’ensuite, toute sa vie, il la passera a essayer



12

d’oublier ce qu’il avait compris tellement c’était frappant. Tout d’un coup, il s’est dit :

« mais quoi ? Qu’est-ce que... Il y a quelque chose qui ne va pas. » Tous, tous, méme le
dernier des misérables a fait [51 :00] cette expérience. Méme le dernier des crétins est
passé a coté de quelque chose qui... Ou il s’est dit : « mais, est-ce que je ne serais pas...
Est-ce que je n’aurais pas passé toute ma vie a me tromper ? » Alors, on sort toujours un
peu du premier genre de connaissance. C’est-a-dire, en termes spinozistes, il aura
compris, méme sur un point minuscule, il aura eu une intuition de, ou bien de quelque
chose d’essentiel, ou bien il aura une espéce de, ou bien I’intuition d’un essentiel, oui, ou
la compréhension d’un rapport.

[1.10] I y a méme -- alors 1a, on peut €tre trés généreux -- il y a trés peu de gens qui sont
totalement idiots. 11 y a toujours un truc qu’ils comprennent. [52 :00] Je veux dire, on est
tous, on a tous notre petit truc, par exemple, un sens... les uns ont un sens étonnant de tel
animal. Ca ne les empéche pas d’étre méchants, tout ca. Mais 14, ils ont, ils ont quelque
chose. Ah, oui, l1a. Ou bien, le sens du bois. Ah, oui, ¢a. Ce type, cet imbécile, cet
imbécile est si méchant, au moins quand il parle des arbres, il y a quelque chose, on sent
qu’il y a quelque chose. Et puis, nous on passe notre temps a faire ces expériences. Ah,
1a, oui. L’impression que, si vous voulez, c’est fini, que méme le pire clown... [l y aun
point ou, non, ¢’est fini d’étre clown, l1a. Enfin, il y a quelque chose. Bon, ¢’est comme

ca.

Vous pouvez vous dire, ben oui, personne n’est condamné au premier genre de
connaissance. [53 :00] Il y a toujours, toujours un petit espoir, quoi. Bon. Oh, c’est tres
important ¢a.” [Et, parce qu’encore une fois, ce par quoi nous nous sauvons, c¢’est
uniquement, et trés bizarre, que je ne puisse méme plus parler de la durée, que je sois
forcé de parler en fait d’instants. Il y a toujours des moments ou il y a une lueur chez
quelqu’un.] Ah, il était moins odieux que je ne croyais. Il suffisait de trouver le truc.
Alors bien sir, parfois, on est tellement... On n’a plus envie de trouver. Bon, d’accord. Et
puis, ca tourne vite. Ca tourne vite. Mais, je ne sais pas moi, le pire agent de police, le
pire... je ne sais pas, il y a stirement un petit truc chez lui, sirement.

Alors Spinoza ne fait pas du tout de I’appel a I’ Armée du Salut, "faut sauver tout le
monde", non. [Rires] il veut nous dire quelque chose d’autre. [54 :00] Il veut nous dire :
voila, voila, vous comprenez, ¢’est trés compliqué parce que finalement, votre existence,
c’est affaire de proportions. Qu’est-ce que ¢a veut dire affaire de proportions ? Ben,
d’accord : vous avez des parties extensives qui vous composent, et, tant que vous existez,
pas du tout question d’y renoncer. Il est complétement con : qu’est-ce que ce serait,
renoncer aux parties extensives qui vous composent, c¢’est-a-dire renoncer a toutes les
combinaisons de 1’existence, comme ¢a, se retirer des oppositions vécus ? Je me retire
des oppositions vécues. Ah, bon, et ben, je ne mange plus que de I’herbe, j’habite une
grotte, etc. C’est, en gros, ce que 1’on a toujours appelé, I’ascétisme.

Spinoza, ¢a ne ’intéresse pas du tout. Ca lui parait méme une solution tres, trés louche,
[55 :00] tres, tres louche. Il va jusqu’a penser que I’ascéte est profondément méchant, et
que I’ascete poursuit une haine inexpiable, une haine inexpiable contre le monde, contre
la nature, etc. Donc, ce n’est pas du tout ce que veut nous dire Spinoza. Il nous dit : faites



13

attention. Dans votre existence, et ben, c’est affaire de certaines proportions relatives,
entre quoi et quoi ?

Vous m’accordez un... J’ai donc, maintenant, mes trois dimensions de 1’individu : mes
parties extensives, deuxiémement, les rapports, troisiemement, 1’essence ou la partie
intensive qui nous constitue. Je peux les exprimer sous la forme suivante :

Les parties extensives qui m’appartiennent, ¢’est tout comme, les idées inadéquates que
J’ai, elles sont nécessairement inadéquates. [56 :00] C’est donc les idées inadéquates que
J’ai, et les passions qui découlent de ces idées inadéquates. Les rapports qui me
caractérisent lorsque j’arrive a leur connaissance, c’est les notions communes ou des
idées adéquates. L’essence comme pure partie intensive, comme pur degré de puissance
qui nous constitue, ¢’est encore une et des idées adéquates. Spinoza nous dit : dans votre
existence, vous pouvez vous-méme avoir une vague idée de la proportion qu’il y a entre,
les idées inadéquates et passions, puisque les deux s’enchainent, les idées inadéquates et
affects passions qui remplissent votre existence d’une part, et d’autre part, [57 :00] les
idées adéquates et les affects actifs auxquels vous arrivez.

Je vais vous rappeler les idées inadéquates. Je vais terminer rapidement pour voir si...
Pour vous demander si vous avez compris. Les idées inadéquates et les passions, ¢a
renvoie a la dimension de I’existence, a la premiére dimension : avoir des parties
extensives. Les deux autres aspects, connaissance des rapports et connaissance des degrés
de puissance, comme partie intensive, ¢a renvoie aux deux autres aspects : les rapports
caractéristiques et I’essence comme partie intensive. Supposez que dans mon existence,
j’ai relativement... Il n’est pas question d’abjurer les parties extensives, [58 :00] ce serait
se tuer, et I’on a vu ce que Spinoza pensait du suicide. Imaginez que durant mon
existence, j’ai relativement atteint -- Et Spinoza dit : plus ce serait impossible puisque
vous avez des parties extensives et vous tes soumis a la loi des parties extensives -- non,
mais supposez que vous ayez atteint, relativement fréquemment, a des idées adéquates et
a des affects actifs. Voila un cas. Premier cas.

Et deuxieme cas, imaginez ’autre cas. Vous y avez atteint, trés, trés rarement, et peu
durablement. Bon. Mettez-vous maintenant a I’instant de votre mort. Trés concret tout ca.
Lorsque vous mourrez, dans le premier cas et dans le second cas, [59 :00] qu’est-ce qui se
passe ? Dans le second cas, lorsque vous mourrez, ¢a veut dire, de toute maniére, vos
parties extensives disparaissent, ¢’est-a-dire, elles vont dans d’autres corps, ¢’est-a-dire
elles effectuent d’autres rapports que le votre. Et ben, lorsque vous mourrez, et que,
second cas, vous avez eu en majorité dans votre existence des idées inadéquates et des
affects passifs, ¢a veut dire que ce qui meurt, c’est relativement la plus grande partie de
vous-méme. C’est proportionnellement la plus grande partie de vous-méme.

Au contraire, 1’autre cas, c’est curieux, c’est 1a qu’intervient une espece de proportion
relative. Je veux dire, c’est ¢ca qui est important dans le livre V. Si ¢a vous échappe dans
le livre V, en méme temps il le dit explicitement, [60 :00] je crois que vous ne pouvez pas
comprendre le mouvement du livre V. L’autre cas : supposez que, dans votre existence,
vous ayez atteint, au contraire, proportionnellement un nombre relativement grand



14

d’idées adéquates et d’affects actifs. A ce moment-1a, ce qui meurt de vous, c’est
relativement une partie peu importante, insignifiante.

Alors, c’est trés curieux. Il me semble que 13, se réintroduit chez Spinoza 1’idée de
I’existence en tant qu’épreuve. Mais ce n’est pas du tout une épreuve morale. C’est
comme une espece d’épreuve physico-chimique. J’expérimente que je suis éternel. Oui.
Qu’est-ce que veut dire ce texte ? Qu’est-ce que ¢a veut dire ? [61 :00] Je I’expérimente
dés maintenant, a quelle condition ? Ce n’est pas du tout la question : est-ce que I’ame
survit au corps ? Pas du tout la question. La question de I’immortalité, c’est : en quel sens
et sous quelle forme I’ame survit-elle au corps ? Tel que ¢a a été posé par la théologie et
la philosophie, de -- si vous voulez, 13, il me semble que quelles que soient leurs
différences qui sont grandes -- de Platon a Descartes.

[I.11] De Platon a Descartes, ce qui est pose, ¢’est vraiment la question de I’immortalité
de I’ame. Et I’'immortalité de I’ame, elle passe forcément a ce moment-la par le probleme
d’un avant et d’un apres. Pourquoi ? Qu’est-ce qui détermine 1’avant et I’apres du point
de vue de ’immortalité de I’ame, a savoir, le moment de I’'union de I’ame et du corps,
[62 :00] a savoir, I’avant de 1’ame, ¢’est avant I’incarnation, avant que 1’ame s’unisse a
un corps ? L’apres, ’apres de I’immortalité, 1’apres de 1’ame, c’est apres... de 1’ame,
apres la mort, c’est-a-dire apres qu’[elle a été unie au corps].

D’ou la géne de tous les auteurs qui ont voulu parler d’une immortalité de I’ame. Leur
géne, c’est quoi ? C’est que I’immortalité de I’ame ne peut étre appréhendée, ou ne peut
étre congue que sous les espeéces encore temporelles d’un avant et d’un aprés. Et c’est
déja tout le théme du Phédon qui porte sur I’immortalité de I’ame, chez Platon. Le
dialogue de Platon, Phédon, lance une grande doctrine de I’immortalité de I’ame,
précisément sous la forme de I’avant et I’apres, [63 :00] avant I’union, apres 1’union.

Lorsque Spinoza oppose son éternité a I’'immortalité, on voit trés bien ce qu’il veut dire.
Du point de vue de I’immortalité, si vous voulez, je peux "savoir" que I’ame est
immortelle. Mais en quoi consiste I’immortalité ? Ca consiste a dire que je sais, par
exemple, je sais alors de quel savoir -- ¢a c’est autre chose -- mais je sais que mon ame ne
meurt pas avec mon corps. Méme si j’admets I’idée platonicienne que c’est 1a un savoir,
je ne sais pas sous quelle forme. Et tous le disent. Pourquoi ? Parce que I’immortalité
semble bien exclure I’avant et I’apres. Par-1a, elle est déja une éternité. Mais précisément
elle ne peut étre sue ou connue que sous les especes de 1’avant et de I’apres. Et Descartes
encore le dira. [64 :00] Sous quelle forme ? Que I’ame soit immortelle, ¢a je peux le dire,
j’en suis sir, selon Descartes. Mais, sous quelle forme ? Je n’en sais rien. Je peux tout au
plus affirmer que, affirmer qu’il y a un avant et qu’il y a un apres, que I’dme n’est pas née
avec le corps et qu’elle ne meurt pas avec le corps. Je peux affirmer le « que », je ne peux
pas affirmer le « ce que » ou le « comment ». Il faudrait une intuition intellectuelle
comme disent... Comme ils disent. Or on n’a pas I'intuition intellectuelle. Tres bien.

Spinoza, ce n’est pas comme ¢a qu’il pose le probléme parce que pour lui, le probleme,
ce n’est pas du tout un avant et un apres ; c’est un en méme temps que. Je veux dire, c’est
en méme temps que je suis mortel que j’expérimente que je suis éternel. Expérimenter



15

que je suis éternel, ¢ca ne veut pas dire qu’il y a un avant, qu’il y a eu un avant, et qu’il y
aura un apres. [65 :00] Ca veut dire que, dés maintenant, j’expérimente quelque chose qui
ne peut pas étre sous la forme du temps.

Et qu’est-ce que c’est si ¢a ne peut pas étre sous la forme du temps ? A savoir, qu’il y a
deux sens absolument opposés du mot partie, a savoir, il y a des parties que j’ai. Ce sont
les parties extensives, extérieures les unes aux autres, et celles-13, je les ai sur le mode du
temps. En effet, je les ai provisoirement, je les ai dans la durée. Je les ai sur le mode du
temps. C’est des parties extérieures les unes aux autres, des parties extensives que j’ai.
Bon.

Mais lorsque je dis "partie intensive", je veux dire quelque chose [66 :00] de
completement différent. Les deux sens du mot partie différent en nature. Parce que
lorsque je dis "partie intensive égale essence", ce n’est plus une partie que j’ai. Ce n’est
plus des parties que j’ai. C’est une partie que je suis. Je suis un degré de puissance, je suis
partie intensive. Je suis une partie intensive, et les autres essences sont aussi des parties
intensives. Parties de quoi ? Eh bien, parties de la puissance de Dieu, dit Spinoza. Bon. Il
parle comme ca, trés bien.

Expérimenter que je suis éternel, c’est expérimenter que "partie", au sens intensif, différe
en nature, coexiste et différe en nature de "partie au sens extrinséque, extensif".
Jexpérimente ici et maintenant que je suis éternel, c’est-a-dire que je suis une partie
intensive ou un degré [67 :00] de puissance irréductible aux parties extensives que j’ai,
que je possede. Si bien que lorsque les parties extensives me sont arrachées, égale mort,
¢a ne concerne pas la partie intensive que je suis de toute éternité. J’expérimente que je
suis éternel, mais encore une fois, a une condition, a condition que je me sois €levé a des
idées et a des affects qui donnent a cette partie intensive une actualité. [Pause] C’est en
ce sens que j’expérimente que je suis éternel.

Donc c’est une expérimentation qui signifie une éternité, mais [68 :00] de "coexistence",
pas une "immortalité" de succession. C’est dés maintenant dans mon existence que

j expérimente 1’irréductibilité de la partie intensive que je suis de toute éternité, que je
suis éternellement avec les parties extensives que je possede sous la forme de la durée.
Mais, si je n’ai pas actualisé mon essence, ni méme mes rapports, sij’en suis resté a la loi
des parties extensives qui se rencontrent du dehors, a ce moment-1a, je n’ai méme pas
I’idée d’expérimenter que je suis éternel. A ce moment-1a, quand je meurs, oui, je perds
la plus grande partie de moi-méme. [68 :00] Au contraire, si j’ai rendu ma partie
intensive, "proportionnellement la plus grande", qu’est-ce que ¢a veut dire ? La,
évidemment, il y a bien une petite difficulté. Voila qu’il met en jeu, si vous voulez, dans
une espece de calcul proportionnel, les parties extensives que j’ai et la partie intensive
que je suis.

C’est difficile puisqu’il n’y a pas de communauté de nature entre les deux sens du mot
"partie". Alors comment est-ce qu’il peut dire que les unes et les autres sont plus ou
moins grandes relativement a I’autre ? Il nous dit : quand je meurs, tantot ce qui périt, a
savoir les parties extensives qui s’en vont ailleurs, ce qui périt de moi est dans certains



16

cas la plus grande partie, dans 1’autre cas, c’est au contraire une partie assez [70 :00]
insignifiante, assez petite. Il faudrait donc que la partie intensive et les parties extensives
aient une espece de critére commun, pour rentrer dans cette régle de proportion, a savoir,
des deux cas, des deux cas extrémes ou tantot les parties extensives qui disparaissent
constituent la plus grande part de moi-méme, tantot au contraire elles ne constituent
qu’une petite part de moi-méme parce que c’est la partie intensive qui a pris la plus
grande part de moi-méme.

[1.12] Bon, on ne peut pas aller plus loin, a savoir que peut-Etre que c’est a nous, dans
I’existence, d’établir cette espece de calcul de proportions ou de sens vécu de la
proportion. Il faudrait dire que, oui, qu’est-ce qui est important dans une vie ? Bon.
Qu’est-ce qui est important ? Le critére de I'importance. A quoi vous allez donner
I’importance ? C’est ’importance. C’est... [71 :00] Il faudrait faire presque de
I’importance, I’importance. Ca ce n’est pas important ; ¢a c’est important. Il faudrait
presque en faire un critére d’existence, quoi. Les gens, qu’est-ce qu’ils jugent important
dans leurs vies ? Est-ce que... Ce qui est important, est-ce que c’est de parler a la radio ?
Est-ce que c’est de faire une collection de timbres ? Est-ce que c’est d’avoir une bonne
santé ? Peut-€tre, tout ca... Est-ce que c’est... Qu’est-ce que c’est une vie heureuse au sens
ou quelqu’un meurt en se disant : apres tout, j’ai fait en gros ce que je voulais, j’ai fait a
peu pres ce que je voulais, ou ce que j’aurais souhaité. Oui, ¢a, ¢’est bien. Qu’est-ce que
c’est cette curieuse bénédiction qu’on peut se donner a soi-méme et qui est le contraire
d’un contentement de soi ?

Qu’est-ce que ca veut dire ¢a, cette catégorie, I’important ? Non, on est d’accord, ¢a c’est
embétant, mais ce n’est pas important. [72 :00] Qu’est-ce que c’est ce calcul ? Est-ce que
ce n’est pas ¢a ? Est-ce que ce n’est pas la catégorie du remarquable ou de I’important qui
nous permettrait de faire des proportions entre les deux sens irréductibles du mot partie,
ce qui dépend et ce qui découle de la part intensive de moi-méme et ce qui renvoie au
contraire aux parties extensives que j’ai ?

Alors, et puis évidemment, il y a toujours le probléme : les morts prématurés. L’essence
singulicre, elle passe a I’existence, bon, et puis... Je suis écrasé bébé. Bon. Jusqu’a quel
point joue la régle spinoziste, a savoir : mais, le temps que je dure n’a aucune importance
finalement ? Spinoza le dit trés ferme, et 13, il a le droit de le dire puisqu’il n’est pas mort
trés vieux, mais enfin, il n’a pas été écrasé bébé. [Rires] Il a eu le temps d’écrire
I’Ethique, [73 :00] alors quand méme, les bébés qui meurent. La régle de Spinoza : mais
aprés tout, quand je meurs, ¢a ne veut dire qu’une chose, a savoir, je n’ai plus de parties
extensives.

La, on est géné devant le cas des morts prématurés. Parce que le mort prématuré... Bon,
on peut toujours dire : il a son essence éternelle. Mais cette essence éternelle, encore une
fois, tel qu’on lit Spinoza, ce n’est pas simplement une essence comme une figure
mathématique. C’est une essence qui n’existe comme essence que dans la mesure ou elle
ait passée par I’existence, c’est-a-dire, ou elle ait actualisé son degré, ou elle ait actualisé
pour lui-méme son degré, c’est-a-dire la partie intensive qu’elle était. Ca va de soi que
quand je meurs prématurément, je n’ai pas actualisé la partie intensive que j’étais.



17

[74 :00] En d’autres termes, je n’ai pas du tout exprimé, je n’ai pas du tout "fait étre"
I’intensité que je suis. Alors, ¢ca va quand on meurt, quand méme, & un certain age, mais
tous ceux qui meurent avant... Je crois que 13, en effet, il ne faut pas... Il faut plutot...

Si on imagine qu’un correspondant aurait pu dire ¢a a Spinoza, demander ¢a a Spinoza,
qu’est-ce que Spinoza aurait répondu ? Je crois que 14, il n’aurait pas du tout fait le malin.
Il n’aurait pas du tout... Il aurait dit quelque chose comme : ben, oui, que ¢a faisait partie
de I’irréductible extériorité de la nature. Vous voyez, ¢’est comme tout, toute la cohorte
des gens qui ont été, qui seront, qui sont empoisonngs, etc., que tout ce probleme de la
part extensive de nous-méme, €tait tel que dans certains cas, il pouvait en effet faire...
[75 :00] Je dirais qu’en termes spinozistes, il faudrait presque dire : celui qui meurt
prématurément, ben oui, ¢’est un cas ou la mort s’impose de telle maniére que, elle
s’impose dans des conditions telles que, a ce moment-1a, elle concerne la majeure partie
de I’individu considéré.

Mais ce que 1’on appelle une vie heureuse, c’est faire tout ce qu’on peut, et ¢ca, Spinoza le
dit formellement, faire tout ce qu’on peut pour précisément conjurer les morts
prématurées, c’est-a-dire empécher les morts prématurées. Ca veut dire quoi ? Pas du tout
empécher la mort, mais faire que la mort lorsqu’elle survient, ne concerne finalement que
la plus petite partie de moi-méme. Voila, je crois, tel qu’il voyait, expérimentait et sentait
les choses. Bon. [I1.1] Je veux dire, est-ce que vous avez des réactions, des questions a
poser ?... Oui ? Mais [76 :00] pas de théorie, rien que du sentiment. [Rires]

[11.2] Une étudiante : Je voudrais faire remarquer que, dans 1’ Ethique, quand Spinoza dit :
« je n’entends pas », intelligo, il dit « je » ; que quand il veut citer un exemple, il dit Paul
ou Pierre. Et quand il dit : nous sentons et nous expérimentons, c’est un « nous » qui
compte. Ca veut dire : ¢’est tous ensemble. Et de la méme fagon, quand il parle de
I’amour intellectuel de Dieu dans le livre V, ¢’est omnium, ¢’est tous ensemble. Et donc
peut-Etre que la mort prématurée peut étre corrigée, d’une certaine fagon, par cette
alliance, au fond, par cette communauté.

Deleuze : Oui. Ce que tu dis est tres profondément vrai parce que le "nous", ca signifie
que, au niveau des essences, il ne peut y avoir d’opposition, encore une fois, qu’au niveau
des existences et des parties extensives. [77 :00] Donc, les essences, elles conviennent
toutes avec toutes, en tant qu’essences. Alors, dire, en effet, que c’est les essences dont
les vies ont été relativement réussies, qui peuvent faire, qui peuvent prendre en charge ces
morts prématurées, oui, ¢a d’accord. Vous avez raison. Oui, oui. Sans doute, oui. Oui.
[Pause] Lui, est-ce qu’il a eu une mort prématurée ? A son goit, siirement. Il n’a pas eu
une mort prématurée, pourtant ; il est mort avant d’avoir fini un livre auquel il tenait
beaucoup, eh ? Mais slirement, c’est difficile de dire comment quelqu’un est mort, mais
c’est difficile de ’imaginer mourrant autrement que... se disant vraiment qu’il avait fait
ce qu’il avait voulu. Parce que c’est vrai, il a fait ce qu’il a voulu. [78 :00]

L’étudiante : Il a I’éternité parce que 1’éternité [Interruption de I’enregistrement]
[1:18:02]



18

Partie 3 (durée 46 :55)
[Deleuze : ... une conséquence, oui.

L’étudiante: Ca permet de distinguer mieux le deuxiéme genre et le troisiéme genre de
connaissance, car a un moment, au fond,... tu cesses de différencier.

Deleuze: Oui, ¢a c’est parce que je n’avais pas le temps, oui, non je ne dis pas, il peut y
avoir des avantages.] Toi, tu insistes sur une communauté d’essences, oui. Encore une
fois pour moi, c’est seulement une conséquence, la communauté découle des essences et
n’est pas consécutive des essences. C’est vrai, c’est vrai, la, il peut y avoir une différence.
En effet, on pourrait concevoir un tout autre exposé, qui met I’accent sur la convenance
des essences les unes avec les autres, avant tout, oui. Je vais te dire, je crois qu’elles ne
conviennent que dans la mesure ou elles ont réussi a s’actualiser. Alors pour moi, la
convenance, c’est... [79 :00] alors on ne serait pas en désaccord, mais encore la aussi,
c’est une différence d’accent, comme je vous le dis toujours dans une lecture, vous étes
forcés de mettre vos propres accents. Bon ! Oui ?

[11.3] Un étudiant : [Inaudible] [80 :00] [Deleuze : Ce n’est pas quoi ?] [Inaudible]

Deleuze: Moi, je ne peux répondre que sur le point suivant: qu’est-ce que nous dit
Spinoza a cet égard? Oh évidemment, pour lui, aller au-devant de la mort, c’est le type
méme, c’est presque le sommet de la vie inadéquate, et I’on comprend tres bien
pourquoi : ¢’est parce qu’il a une idée a laquelle il croit, et moi je crois qu’il a une idée,
une des idées les plus profondes que 1’on ait eu. Il croit que par nature, la mort, quelle
qu’elle soit, elle ne vient que du dehors, que la mort fondamentalement, ¢’est la loi des
parties extérieures les unes aux autres, et que sinon, I’idée méme [81 :00] de mort n’a
aucun sens, alors que la mort vienne toujours du dehors. La ou Spinoza est tres fort, c’est
qu’a mon avis, il est le seul a concilier complétement 1’idée que la mort est inévitable et
que toute mort vient du dehors. C’est généralement quand on dit "la mort vient du
dehors", on regoit comme objection : ah, mais alors, si la mort vient du dehors, elle n’a
pas de nécessité ; aprés tout, vous pourriez ne pas mourir, ¢’est idiot.’ [Spinoza, il affirme
a la fois, I’extériorité radicale de la mort, toute mort est extérieure, toute mort vient du
dehors. Il n’y a jamais une mort qui vienne du dedans. Spinoza fait partie de ceux pour
qui I’idée méme d’une pulsion de mort, mais c’est un concept grotesque, absolument
grotesque, que c’est vraiment... Et... [82 :00] Oui ?

[I1.4] Richard Pinhas : L’écrivain Armand Farrachi a une intuition complémentaire a
I’idée de Spinoza. Si on excepte les cas de figure possibles de se faire écraser, il y a chez
le créateur une idée qu’on retrouve un peu partout, et notamment chez les musiciens.
C’est une espece de sens intime de la durée en rapport a I’accident. Tel écrivain va mettre
toute une vie — c’est-a-dire quatre-vingts années — pour développer son ceuvre, il donne
I’exemple de Victor Hugo, [83 :00] et tel autre va mettre deux ans ou trois ans pour faire
son ceuvre, voila, comme Rimbaud et Lautréamont, et effectivement a vingt-cinq ans, ils
auront fini, alors que d’autres auront fini a quatre-vingt ans, et on retrouve exactement les
mémes cas de figure chez des musiciens célebres tel que Mozart pour un cas, et Bach



19

pour I’autre. Et ils disent des choses en quelque sorte équivalentes ; on ne peut pas dire
que I’ceuvre de Bach soit plus importante que celle de Mozart, ou que I’ceuvre de Hugo
soit plus importante que celle de Rimbaud. Donc tout se passe comme s’il y avait une
vitesse de déroulement, une espéce de perception intime de durée donnée pour la création
d’une ceuvre et que a la fin, il existe ce rapport accidentel qui met fin a cette ceuvre, mais
dans tous ces cas de figures, I’ceuvre sera faite.

Deleuze : Oui, oui, oui, oui... Je crois méme qu’il faudrait prendre, en plus, des exemples
non sublimes, a savoir non esthétiques, non artistiques. Cette espece d’appréhension,
d’évaluation, du temps qui reste, c’est un sentiment qui est, alors la, qui est tres, tres, un
sentiment profond [84 :00] dans I’existence, et quelle mesure ? Ca se fait avec quel genre
de quantité, ca se fait ? Quand des gens ont I’impression qu’ils n’en ont plus pour
longtemps... commencent a ranger, comment le dire, ranger ses affaires, arranger les
trucs ! Oh ¢’est intéressant ¢a. Bon, alors il y a bien ces évaluations.

Ce qui est trés important dans ce que dit Richard ¢’est, il me semble, c’est que ce n’est
pas du tout une évaluation globale. Ce n’est pas li¢ a I’age, ce n’est pas li¢ a un age, ce
sentiment, en effet, qui vient du fond et qui me fait dire : oh, tiens, peut-étre bien que ca
touche a la fin, ¢a touche a la fin, et c’est le contraire d’une panique, c’est le contraire
d’une angoisse tout ca. Comment 1’expliquer ? Je reviens a ceci : "la mort vient toujours
du dehors", oui d’accord, [85 :00] elle vient toujours du dehors. Il n’y a pas de mort qui
soit accidentelle. La vieillesse aussi ¢a vient du dehors, tout ¢a, ¢a vient du dehors. C’est
une usure des parties extérieures.

Alors, ce qui est tres intéressant, c’est qu’il y a, d’une part, les lois générales de 1’espéce.
Je sais que I’espece implique telle durée, en gros, telle durée globale, il y a donc des
déterminations générales de I’espéce, mais... Qu’est-ce que ¢a veut dire une espece dure
tant de temps ? Par exemple, un chat vit tant d’années, un homme vit tant d’années en
moyenne. Ces moyennes de vie, ¢a veut dire quoi ? Ca veut dire qu’il y a des durées
globales, des durées statistiques qui marquent le temps sous lequel des parties extensives
appartiennent a telle essence. Une essence de chats, [86 :00] ¢a vit combien de temps un
chat ? Dix ans, douze ans... [Un étudiant dit : Dix-huit ans !] Dix-huit ans ? [Rires] Les
monstres, non, normalement ? [Rires] Bon, eh bien, ils ont de la veine les chats, hein ?
Dix-huit ans, un chat, oh la la... Quelle catastrophe ! Bon ! Et bien dix-huit ans, c’est
énorme ¢a, non, je pense que c’est un chat exceptionnel. [Rires] Les hommes, ¢a vit
actuellement, je ne sais pas, quelle est la durée moyenne ? [Quelques suggestions] Le
temps durant lequel encore une fois, les parties extensives m’appartiennent, sous des
rapports qui me caractérisent.

Bon ! Mais, ce qui fait que ces parties extensives m’appartiennent et cessent de
m’appartenir, tout ¢a c’est le domaine des accidents extrinséques, simplement que les
accidents extrinséques aient des lois ; [87 :00] c’est évident que ¢a a des lois. Donc en ce
sens, la mort est absolument nécessaire, elle est absolument inévitable, mais elle répond
toujours a des lois qui réglent les rapports entre parties extérieures les unes aux autres.
C’est en ce sens qu’elle vient toujours du dehors. Simplement précisément, comme le dit
Spinoza tout le temps : "je suis une partie de la nature", c’est-a-dire je suis ouvert sur tout



20

ce monde de I’extériorité. En ce sens, la mort est inévitable ; plus elle vient de I’extérieur
plus elle est nécessaire. Voila, voila !

[I1.5] Georges Comtesse : Il y un probléme... [/naudible] ...La mort vient du dehors, si
elle vient du dehors, il y a, venant du dehors, une affection [Pause] [88 :00] une affection
mortelle qui vient du dehors et qui passe dans le dedans. Le probléme se pose ou se
poserait s’il y a une idée adéquate de 1’affection, et si les affects dont parle Spinoza
peuvent, avant tout la joie ou la tristesse, peuvent amener une idée adéquate de I’affection
mortelle comme venant... ¢a serait un probléme qui se poserait chez Spinoza. Il ne faut
pas oublier qu’il y a certains textes de Spinoza ou il dit : il est comme un malade, et un
malade qui va mourir, qui va sombrer s’il ne trouve pas justement une voie du salut.
Quand Spinoza parle comme ¢a dans les premiers textes, ce n’est pas simplement une
mort qui vient [89 :00] du dehors, c’est I’effet d’une affection, ou d’une entame qui
provoque une maladie et, a cette maladie, il faut trouver un remede. Et le remede est une
forme de pensée ou une forme justement de connaissance, comme il dit. Mais on ne peut
pas dire simplement, sans en rester a un axiome tres simple : la mort vient du dehors
simplement.'°

[Par exemple, par exemple, il y a certaines images qui participent a I’affection, c’est
incompréhensible si on laissait I’affection mortelle dans 1’axiome de 1’extériorité
radicale. Par exemple je pense a un texte d’Henry Miller par exemple dans "le Monde du
sexe". Il raconte, Henry Miller, non pas un événement ; il cherche, par exemple [90 :00]
comme on a dit tout a I’heure, comme certains cherchent a oublier toute leur existence,
certains événements, mais il parle dans le "Monde du sexe" d’ un événement presque
inoubliable, et qui I’affecte encore, et donc il ne comprend pas du tout, ni ce qui produit
en lui cette affection, ou ce qu’il fait qu’il y a affection lorsqu’il pense que c’est
I’événement, ou il dit lorsqu’il a vu pour la premicre fois le sexe d’une petite fille, il a eu
aussitot une impression trés étrange que cette petite fille se dédoublait -- il avait huit ans,
disait-il -- cette petite fille se dédoublait aussitdt, et surgissait 1a surimpressionnant un
homme au masque de fer, et c’est une expérience tres étrange. Et lui dit, eh bien ’homme
[91 :00] au masque de fer, il y a toute une série a partir de 1a, il parle d’un masque
africain et la méme hallucination de ’homme au masque de fer, il dit "qu’il doit y avoir
un rapport entre I’excitation et I’agressivité dite virile", et justement cet événement 1a,
mais il ne comprend pas le rapport. Donc ici on a un type d’affection méme secondaire
qui, pour un écrivain, eh bien, dans son expérience méme de 1’écriture, n’arrive pas a se
dire. Donc il y a des affections muettes ou indicibles.] Et le probléme qui se pose
lorsqu’on parle de, lorsque 1’on veut axiomatiser la mort en disant que ¢’est une mort qui
vient du dehors, c’est le probléme justement a la fois de I’affection indicible et des effets
d’affection qui se posent, et des séries [92 :00] justement événementielles a partir de ses
effets.

Deleuze : Ben, j’avoue que je comprends bien tout que tu dis. Ca peut méme paraitre trés
intéressant, mais j’avoue que, a mon avis, ¢a n’a rien de spinoziste...

Comtesse : Ah mais je n’ai pas dit que c’était spinoziste !



21

Deleuze : Ah d’accord ! Parce que Spinoza ne parlerait pas a propos de la mort qui vient
du dehors, il ne pense pas que, dés lors, elle passe nécessairement dedans. Car si vous
avez compris, il n’y a pas d’intériorité a ce niveau chez Spinoza. Tout est extérieur, et ¢a
reste extérieur.

La seule intériorité telle que la congoit Spinoza c’est -- et il emploie le mot -- c’est au lieu
d’essence singulicre, il parlera d’essence intime. L.’essence singulicre est, en effet, définie
par une intimité. Ca signifie quoi ? [93 :00] Ca veut dire que, en tant que partie intensive,
elle a une intériorité, elle a une intériorité. Son intériorité consiste en quoi ? Bizarrement,
I’intériorité d’un degré de puissance, c’est la maniere dont il comprend en soi les autres
degrés de puissance, et c’est ¢ca une des grandes différences entre parties extensives et
parties intensives. Une partie intensive quelconque est une pars intima, ¢’ est-a-dire une
part intime. Qu’est-ce que ¢a veut dire une part intime ? Encore une fois, c’est tres

précis ; ¢a veut dire qu’un degré de puissance, en tant que tel, comprend en soi -- et les
degrés de puissance inférieurs, ils ne se confondent pas — mais il comprend en soi et les
degrés de puissance inférieurs et les degrés de puissance supérieurs. C’est par 1a que
toutes les essences conviennent les unes avec les autres en vertu de cette intimité de
toutes les essences dans chaque essence. Ce que tu disais tout a I’heure, je pourrais le
reprendre [94 :00] au niveau de la convenance des essences et de cette intimité des
essences. Il y a donc une intériorité a ce niveau pour Spinoza, et au niveau de 1’existence
et des parties extensives, il n’y a que de I’extériorité, il n’y a aucune intériorité.

Donc les affects qui dépendent des parties extensives restent uniquement des affects
d’extériorité. Si bien que je crois que Spinoza ne pourrait pas prendre a son compte la
formule que vient d’employer Comtesse, a savoir, "un affect venu du dehors passe
nécessairement au-dedans". Il ne peut pas passer au-dedans, puisque 1’affect interne, ¢a
ne peut étre qu’un affect "de 1’essence en tant qu’essence", en tant que partie intensive, en
tant que degré de puissance. Tandis que les affects qui viennent du dehors, ¢a ne peut étre
que des affects qui dépendent [95 :00] des interactions entre parties extérieures les unes
avec les autres. I1 n’y a pas de communication entre les deux. Je peux passer du premier
genre au second genre ou au troisiéme. Un affect du premier genre, un affect passion ne
passe pas dans le dedans, c’est-a-dire ne devient pas affect de ’essence. !

[Donc tout ton développement, il est trés intéressant, avec un exemple a faire frémir !
C’est que tu comprends en quoi Miller... Miller c’est un drole d’auteur a cet égard, quant
a ce qui nous occupe ici, parce qu’il y a vraiment des pages qui sont incontestablement
spinozistes chez Miller, mais ce n’est pas un commentateur de Spinoza, donc il a tous les
droits. Tantot il va dans la cohérence de sa propre inspiration, il a des éléments
d’inspiration tres, trés spinoziste. Ca renvoie a tout le panthéisme d’Henry Miller,

[96 :00] et puis il a des inspirations qui viennent tout a fait d’ailleurs, ne serait-ce que tout
un coté qui lui vient de Dostoievski, et puis le mieux, le plus beau ce qui lui vient de lui-
méme, a savoir ce qui fait que toutes ses aspirations consistent les unes avec les autres, se
conviennent les unes avec les autres.

Or a quel point, si tu veux, tout I’élément que tu as développé est évidemment non
spinoziste, ce n’est pas difficile si vous vous rappelez 1’idéal de Spinoza. L’idéal de



22

Spinoza — je ne I’ai pas rappelé mais j’en profite pour le rappeler 1a -- c’est vraiment que
le monde de I’'inadéquat et de la passion, c¢’est le monde des signes équivoques, c’est le
monde des signes obscurs et équivoques. Or toi, tu as développé a la Miller, c’est
I’exemple méme d’un signe obscur.] Or pour Spinoza 1a, Spinoza est sans aucune
nuance : vous vous trainez dans le premier genre de connaissance ; vous vous trainez
dans la pire [97 :00] des existences tant que vous en restez a des signes équivoques. Que
ces signes soient ceux de la sexualité, soient ceux de la théologie, soient ceux de
n’importe quoi d’autre, peu importe d’ou viennent ces signes, que ce soit des signes du
prophete, ou les signes de 1’amant, c’est du pareil au méme. C’est du pareil au méme.
C’est le monde des signes équivoques. Or, au contraire, toute la montée vers le second
genre et le troisiéme genre de connaissance, ¢’est supprimer au maximum -- qui dira
toujours au maximum en vertu de la loi des proportions, on est condamnés bien sir, il y
aura toujours des signes équivoques, on sera toujours sous leur loi, ¢’est la méme loi que
la loi de la mort -- mais le plus que vous pourrez substituer aux signes équivoques, le
domaine des expressions univoques, et c’est tellement ... [Deleuze ne termine pas]|

Alors le probléme du sexe, "le monde du sexe", ben évidemment, Spinoza n’aurait pas
écrit un livre sur le monde du sexe. [98 :00] Pourquoi il n’aurait pas écrit sur le monde du
sexe ? Pourquoi est-ce que pour Spinoza Ia, je, je n’ai pas besoin de le remplacer, c’est
évident l1a qu’il nous dit quelque chose la-dessus, il nous dirait : “Oh mais ¢a existe, ¢a
existe, la sexualité, ca existe. C’est méme tout ce que vous voulez, tout ce que vous
voulez, mais c’est votre affaire. Est-ce que vous en faites la part principale de votre
existence ou une part relativement secondaire ?”” Pourquoi lui, il dirait pour son compte,
évidemment c’est aussi question de tempérament. De nature, je crois que Spinoza était
fondamentalement un chaste, comme tous les philosophes d’abord, et particulierement
lui. Je dis, pourquoi ? Pourquoi ? C’est trés ancré si vous voulez du point de vue du
spinozisme. C’est que pour lui, la sexualité est inséparable de 1’obscurité des signes.

S’il y avait une sexualité univoque, ah ca, il serait complétement pour, ce n’est pas, il
n’est pas contre [99 :00] la sexualité. Si vous pouviez tirer et vivre dans la sexualité des
expressions univoques, il vous dirait : “Allez-y, allez-y, c’est ¢a qu’il faut faire.” Mais
voila, il se trouve, a-t-il tort ou a-t-il raison ? Y a-t-il des amours univoques ? Il
semblerait plutot, et il semble que 1’on soit allé tout a fait dans ce sens, que loin de
découvrir des ressources d’univocité dans la sexualité, on a, au contraire, jonglé, fait
proliférer I’équivocité du sexuel, et que ¢a a été une des plus belles réussites de la
psychanalyse de développer en tout sens 1’extraordinaire équivocité du sexuel. Alors les
criteres de Spinoza 13, il ne s’agit pas de... Il s’agit de les comprendre avant. Spinoza
dirait : "Vous comprenez, il ne faut pas m’en vouloir," mais Spinoza dirait, nous dirait,
"Ca ne m’intéresse pas beaucoup” parce qu’il dirait : “vous [100 :00] privilégiez la
sexualité... [il ne] faut pas privilégier a ce point-1a la sexualité parce que si vous vous en
tenez aux signes équivoques, vous en trouvez partout. [Il ne] faut pas vous en faire. Vous
pouvez étre aussi bien prophete, vous pouvez étre prophéte, vous pouvez étre pervers,
vous pouvez étre prophéte, ce n’est pas la peine d’aller chercher des trucs sur... sur la
bisexualité, par exemple, ou sur le mystere du sexe, ou sur le mystere de la naissance. Les
signes, prenez-les ou vous voulez, si vous aimez les signes équivoques."



23

Mais une fois dit que le spinozisme -- si c’est vrai ce que je vous proposais, c’est presque
I’interprétation, le seul point d’interprétation auquel j’ai tenu depuis le début de ces
séances sur Spinoza -- si vraiment le spinozisme c’est un effort pratique qui nous dit,
pour ceux qui seraient d’accord avec un tel projet, avec une telle tentative, il nous dit
quelque chose que vous comprenez : ce qui fait votre chagrin, votre angoisse, ¢’est
précisément [101 :00] que vous vivez dans un monde de signes équivoques. Et ce que je
vous propose, moi, Spinoza, c’est une espéce d’effort concret pour substituer a ce monde
de I’obscur, a ce monde de la nuit, a ce monde du signe équivoque, un monde d’une autre
nature que vous allez extraire du premier, vous n’allez pas opposer du dehors, vous allez
extraire du premier avec beaucoup de précautions et qui est un monde d’expressions
univoques.

La, Spinoza serait assez moderne, assez comme nous. Quant a la sexualité, il pense, lui,
qu’il n’y a pas, qu’il n’y a pas d’expression univoque du sexuel. Alors, en un sens,
d’accord, ¢a vient du dehors, ¢a vient du dehors. C’est-a-dire allez-y, mais que ¢a ne soit
pas la plus grande partie de vous-méme, parce que si c’est la plus grande partie de vous-
méme, a ce moment-la, quand viendra la mort, [102 :00] ou bien plus, quand viendra
I’impuissance, I’impuissance légitime de 1’age, quand viendra tout ¢a, eh bien, vous
perdrez la plus grande partie de vous-méme. Oui, I’idée de Spinoza est tres curieuse, c’est
que finalement, "sera la plus grande partie de moi-méme, ce que j’aurai fait durant mon
existence comme €tant la plus grande partie de moi-méme." Alors si je prends une partie
mortelle, si je fais d’une partie mortelle la plus grande partie de moi-méme, eh bien, a la
limite je meurs tout entier en mourant et je meurs avec désespoir... [Une étudiante : Oui
mais...] Oui ?

[11.6] Une étudiante : Moi, je pense, alors si on s’en tient a la connaissance du deuxieme
genre comme la plupart, parce que méme cette condition du troisiéme genre, on n’ose pas
en parler, on n’en parle pas, alors si on s’en tient a cette condition du deuxiéme genre
qu’advient-il, qu’en est-il ?

Deleuze : Ah, c’est bien la aussi ¢a marche. Il faudrait plutdt dire : « qu’est-ce qui nous
mangque si on s’en tient au troisiéme genre ? » [103 :00]

L’¢tudiante : Pourquoi ? Il doit nous donner quelque chose... [ Deleuze parle en méme
temps qu’elle : Oui, oui, non, oui]... Il doit nous donner quelque chose...

Deleuze : Oui, ¢a, c’est absolument vrai. Ce qui manque, c’est que je crois voila... c’est
que, dans la connaissance du second genre, on comprend tout... [Pause] de quoi ? On
comprend tout des rapports, et 1a on ne peut pas aller plus loin que dans le domaine des
rapports. Ca veut dire quoi ? Ca veut dire qu’on comprend le rapport, les rapports
respectifs entre trois individus. Pourquoi je dis entre trois individus, et pas entre deux ou
quatre ? Parce que le rapport entre trois individus, ¢’est I’exemple privilégié, A, B, C.
[104 :00] J’appelle A, un premier individu ; j’appelle B un deuxiéme individu extérieur
au premier, et j’appelle C I’individu composé par A et B. Voyez pourquoi j’ai besoin
dans cet exemple privilégié de trois individus. Deux individus qui composent leurs
rapports forment nécessairement un troisieme individu. Exemple : le chyle et la lymphe



24

pour reprendre 1’exemple de Spinoza. Le chyle et la lymphe sont des parties du sang ; ¢a
veut dire, il y a un individu, le chyle, un individu, la lymphe, dans la mesure ou chacun
sous un rapport, dans la mesure ou leurs rapports se composent, ils composent le sang,
troisiéme individu. Donc, le deuxiéme genre de connaissance me dit tout sur les rapports
[105 :00] qui composent et décomposent les individus.

Qu’est-ce qu’il ne me dit pas ? Eh ben, il ne me renseigne pas sur la nature singuliére ou
I’essence de chaque individu considéré, a savoir il ne me dit pas quelle est I’essence de A,
quelle est I’essence de B, a plus forte raison quelle est I’essence de C. Il me dit comment
C s’applique a A et B. Tu vois, c’est exactement ¢a ; il me dit comment la nature du sang
s’applique a la nature du chyle et a la nature de la lymphe puisque le chyle et la lymphe
composent le sang.

[11.7] Une étudiante précédente : Donc moi, si je m’en tiens a la définition, quelque chose
d’essentiel m’échappe, c’est-a-dire ce qui est I’essence, par conséquent, a la mort, la plus
grande partie devrait étre sauvé ; on en reste [/naudible], moi, je crois.

Deleuze : Si, voila, [106 :00] alors 1a, tu poses une question, en effet, tres, treés précise,
mais ¢a, je ne 1’ai pas développé, pas parce qu’on ne peut pas la développer, parce qu’elle
devient assez théorique. Ca, je le dis pour ceux que ce point intéresse, c’est comment on
passe, en effet, chez Spinoza du deuxiéme genre au troisiéme genre : pourquoi est-ce
qu’on n’en reste pas au deuxiéme genre ? La, le texte pour ceux qui iront jusqu’au livre
V -- ce que je souhaite, pour tous, ici, je signale quelque chose qui est, vu le caractére
extraordinairement difficile de ce livre cing, je dis pourquoi, que la vitesse des
démonstrations, il y a quelque chose a la fois de fantastique, c’est un texte d’une beauté !
je veux dire, c’est la pensée qui a atteint un niveau de vitesse de vol, a toute allure, c’est
trés curieux, ce livre V -- Eh bien, voila, si j’essaie de décomposer : le deuxieéme genre
procede par notions communes. Les notions communes, c’est les idées de rapport,

[107 :00] ce n’est pas du tout, encore une fois, des notions générales ou abstraites ; c’est
les notions de rapports caractéristiques, c’est les compositions de rapports, c’est ¢a les
notions communes.

Mais voila les notions communes, qui sont des rapports composés, qui sont donc les idées
d’une composition de rapports nous menent toujours -- c’est ¢a le premier moment du
raisonnement spinoziste -- sont toujours liés a I’idée de Dieu. Bizarre ¢a, qu’est-ce qu’il
veut dire ? Il veut dire une chose trés simple. C’est que lorsque 1’on veut considérer des
notions de compositions de rapports dans la nature, vous ne pouvez pas vous faire I’idée
adéquate d’un rapport composé sans en méme temps former une idée de Dieu comme
fondement des rapports qui se composent. [108 :00] Donc, vous allez normalement et
nécessairement de la notion commune a I’'idée de Dieu comme fondement de tous les
rapports. En effet ’idée de Dieu, c’est, elle est définie a ce niveau, a ce niveau, elle serait
définie comme ceci, "le fondement de toutes les compositions de rapports".

Mais alors, vous voyez que 1’idée de Dieu, elle est trés bizarre chez Spinoza. Je veux dire,
d’une part, elle est nécessairement liée a la notion commune, a 1I’idée des rapports qui se
composent, mais d’autre part, en méme temps, ce n’est pas une notion commune. C’est



25

plus, c’est quelque chose de plus. Alors 13, ¢a devient trés bizarre, en effet, I’idée de
Dieu. Ce n’est pas I’idée des rapports qui se composent, c’est 1’idée d’un véritable
fondement concret pour toutes les compositions de rapports. Ca va, c’est ’idée d’un étre
infini, comme fondant tous [109 :00] les rapports qui se composent. C’est donc plus
qu’un rapport qui se compose, 1’idée de Dieu. Et pourtant elle est lie a I’idée des
rapports qui se composent.

Donc je vais nécessairement de la notion commune, c’est-a-dire du second genre de
connaissance, a I’idée de Dieu. Et 13, I’idée de Dieu, donc, c’est exactement, je ne vois
pas d’autre [moyen] pour vous faire comprendre, ¢’est comme si I’idée de Dieu avait
deux faces chez Spinoza. Sur une face, elle est tournée du coté des notions communes. En
effet, elle est tournée du co6té des notions communes parce qu’elle est le fondement de
tous les rapports qui se composent, et que les notions communes, c’est toujours
I’énonciation de tel ou tel rapport qui se compose. Donc voila une face tournée vers les
notions communes. Et, je vais nécessairement de la notion commune a 1’idée de Dieu.

Mais une fois que je suis dans 1’idée de Dieu, je m’apercgois [110 :00] qu’il y a quelque
chose de plus dans I’idée de Dieu que dans les notions communes, si bien qu’elle a une
face tournée vers autre chose, qui est quoi ? A savoir Dieu comme "contenant", comme
¢tant lui-méme une essence qui contient toutes les essences, a savoir toutes les essences
singulieres sont comprises dans 1’idée de Dieu. Toutes les essences singuli¢res sont
comprises, contenues dans 1’idée de Dieu, si bien que 1’idée de Dieu est comme le pivot
qui nous fait passer nécessairement du second genre au troisieme genre.

Est-ce que ¢a résout tout ?'? [Oui et non, parce que trés bizarrement -- et je dis ¢a pour
finir parce que c’est trés important dans le livre V, si vous suivez -- quand vous lirez bien
le livre V, vous verrez que Dieu, dans le livre V est successivement, a quelques
propositions de distance, est présenté comme, et sous, deux portraits absolument
différents, au point que certains ont dit « mais ¢a ne va pas [111 :00] tout ¢a, ¢a ne va pas,
on ne peut pas se contredire a ce point 1a, a quelques pages de distance », et Spinoza
n’éprouve aucun, aucun besoin de résoudre les apparentes contradictions tellement,
justement, je crois, elles sont apparentes. Si on suit bien I’ordre du texte, on n’est pas
géné.

Parce que dans une premicre série de textes, il explique que nous aimons Dieu, mais que
Dieu ne nous le rend pas, c¢’est un Dieu impassible. L’idée de Dieu nous donne 1’idée
d’un Dieu impassible, qui compose tous les rapports, mais qui lui n’est pas affecté, nous
I’aimons et il ne nous aime pas, si vous voulez, ¢’est comme une résurrection du vieux
Dieu épicurien. Vous n’attendez pas qu’il vous le rende, ¢a n’a aucune importance. Et
quelques pages plus loin, dans I’amour que nous avons pour Dieu, I’amour du [112 :00]
troisiéme genre cette fois-ci, dans I’amour du troisiéme genre que nous avons pour Dieu,
c’est Dieu qui lui-méme, qui s’aime, a travers notre amour pour lui, et c’est Dieu qui
nous aime, a travers notre amour pour lui, ou 13, il y a comme une identité de notre amour
pour Dieu, de I’amour de Dieu pour lui-méme et de I’amour de Dieu pour nous. Ca, c’est
quoi ? C’est bien le troisiéme genre de connaissance. |



26

Qu’est-ce que ¢a veut dire, ¢a ? Mais la contradiction, je ne la vois pas ; elle ne me géne
pas du tout en tous cas. Je dirais, la premiére sorte de textes, c’est I’idée de Dieu telle
qu’elle est rapportée au second genre de connaissances, et la seconde sorte de textes, c’est
I’idée de Dieu rapportée au troisiéme genre de connaissances. Tant que Dieu est saisi
uniquement comme fondement des rapports qui se composent, c’est un Dieu impassible,
a savoir [113 :00] n’importe quoi se compose tres bien, tout est bien, etc. Quand on passe
aux essences singuliéres évidemment, 1’idée de Dieu change de sens. Du deuxiéme au
troisiéme genre, ¢a ne peut pas étre la méme idée de Dieu, parce que cette fois-ci, ¢’est
I’1dée de Dieu comme étant une essence qui contient toutes les essences. L’essence
absolument infinie qui contient tous les degrés de puissance, la puissance, ou comme il
dit, "la puissance absolument infinie qui contient tous les degrés de puissance". Donc il y
a une raison tres forte pour que Dieu ait comme deux portraits successifs. Mais c’est
comme s’il faisait deux tableaux successifs d’une espece de Dieu impassible tres
épicurien et puis, au contraire, un Dieu mystique, le Dieu mystique du troisieme genre
qui, a travers I’amour qu’on a pour lui, s’aime lui-méme et nous aime nous."?

[L’étudiante précédente : Et ¢a ne rejoint pas, ¢a, cette intériorité du degré de [Inaudible]
[114 :00]

Deleuze : Completement, c’est la méme chose ; c’est tout a fait la méme chose, c’est la
I’intimité ; il n’y a plus que de I’intimité...

Richard Pinhas : [Inaudible]
Deleuze : Non, pas vraiment... Oui, il appelle ¢a Dieu, oui...
Pinhas : [/naudible]

Deleuze : Des notions communes, ] voila, je vais te dire, ¢’est une trés bonne question
parce que tout ¢a, c¢’est des questions tres pratiques. Je traduis ta question, je la traduis
comme ¢a pour mon compte : est-ce qu’on peut étre un spinoziste modéré ? [Rires] Je
veux dire, un Spinoziste modéré, ¢a serait un Spinoziste qui dirait, ah bien oui, je vais
jusque-la, mais je ne peux pas, on dirait, pardonnez-moi, mais je ne peux pas aller plus
loin.!* [Alors [115 :00] Richard, il nous demande, est-ce qu’on peut étre un spinoziste qui
s’en tient au second genre de connaissance et qui s’en contente. Mo, je suis tres heureux
de cette question.

Pinhas : [Inaudible]

Deleuze : Ah, ce n’est pas ¢a ?

Pinhas : Dans tous les développements que tu as faits, on ne sent a aucun moment la
nécessité de ce fonde ment. Alors ma question, c’est : a quel moment et pourquoi est-ce

que Spinoza éprouve la nécessité d’un fondement ?

Je cherche & comprendre.



27

Deleuze : Je dirais, a deux niveaux il éprouve la nécessité d’un fondement parce qu’il a
I’intime conviction, 1a, puisqu’encore une fois, on ne cherche pas a comprendre la des
raisons théoriques, il a I’intime conviction que I’idée de Dieu ne peut pas étre traitée
comme une simple notion commune, que 1’idée de Dieu est nécessairement 1’idée d’un
étre a la fois infini et singulier, que dés lors, [116 :00] un étre infini, les notions
communes pourraient nous le donner, mais un étre a la fois infini et singulier, non. Il 'y a
quelque chose dans 1’idée de Dieu, c’est I’idée d’un étre, ce n’est pas 1’idée d’un rapport.
Les notions communes, c’est 1’idée de relations de rapports.

Alors pourtant je recommence quand méme, bien que j’aie mal compris ton intervention,
si je reprends ma question :] « est-ce que c’est concevable, un spinozisme mutilé, tronqué
qui s’arréterait au second genre de connaissances et qui dirait « bien non, le reste, ¢a ne
va pas, je ne suis pas pour le reste. » Je me sentirais treés, pour un spinozisme mutilé, je
trouve qu’au niveau des notions communes, c¢’est parfait, ca me va, c’est trés bien, pour
une raison simple. Mais a ce moment-1a, il y a une condition pour étre un spinozisme
tronqué. Pour étre un spinozisme mutilé, il faut vraiment croire qu’il n’y a pas d’essence,
[117 :00] qu’il n’y a que des relations. Si je crois qu’il n’y a que des relations et pas
d’essence, la ca va méme de soi, le troisiéme genre de connaissances, je n’en ai pas
besoin, non seulement je n’en ai pas besoin, mais il perd tout sens. Alors il faut voir...
Vous ne pouvez €tre un spinozisme tronqué que si vous pensez que, finalement, il n’y a
pas d’Etre, il n’y a que des relations.

Bon, mais si vous pensez qu’il y a de I’étre, si vous pensez que le mot essence n’est pas
un mot vide de sens, & ce moment-1a, vous ne pouvez pas vous arréter aux notions
communes. Vous ne pouvez pas dire qu’il y a des relations, il faut un fondement des
relations, c’est-a-dire il faut que les relations soient fondées dans 1’étre. C’est par la que
I’idée de Dieu, elle est autre chose qu’une notion commune. Une notion commune, ¢’est
une idée de rapports. Dire 1’idée de Dieu, ¢’est a la fois li¢ aux notions communes, mais
ca excede, ca déborde la notion commune, vous voyez ce qu’il veut dire, [118 :00] c’est
trés simple, il veut dire les relations doivent bien se dépasser vers quelque chose qui est.
11 doit y avoir un étre. [Pause]'®

[IL. 8] [Pinhas : Sans étre radical, je donnerais un exemple, je pense... On dit « d’accord
pour les relations », et pourtant je vais te dire, par exemple, moi en tant que musicien, j’ai
besoin des essences. On avait vu a un certain moment, il y a plusieurs années, que sur tel
type de sonorités, mais on peut aussi bien le retrouver en peinture, on a 1’essence bois, on
a I’essence métal, on a, bref, quelque chose qui dépasse objectivement les simples
relations, tout cela ne m’entraine pas, le fait que] j’ai besoin moi, pratiquement de ces
essences, que le peintre ait besoin de ces essences pour exprimer ses lumicres, n’implique
pas un principe d’unicité qui serait I’essence que I’on comprend comme une essence.
[Deleuze : D’accord] A la limite, ¢a ne serait méme pas confié au niveau des relations.
[119 :00]

Deleuze : Non, toi, tu ne fais pas un spinozisme tronqué, mais tu fais un spinozisme
mutant. [Rires] Ta transformation radicale, tu dis, « je garderai les essences », donc ce
n’est pas la que je me distinguerais, moi. Je resterais beaucoup plus modeste, mais... Eh,



28

tu ne gardes pas les essences, mais tu transformes complétement le sens spinoziste du
mot essence. Alors, en effet, toi, ce que tu appelles « essence », c’est finalement quelque
chose qui est de I’ordre de « I’événement ». C’est « 1’événement du bois », ¢’est le bois
comme « ¢vénement », et pas comme chose, et Spinoza lui, il garde au mot « essence »,
son sens absolument traditionnel en philosophie, c¢’est-a-dire "ce que la chose est", par
opposition a I’accident. Au contraire, toi tu fais une révolution qui suppose la philosophie
moderne, a savoir « ’essence, c’est 1’accident ». [Pinhas essaie d’interrompre et
contredire Deleuze] Oui, si, si c’est ¢a que tu fais... [Rires] Si, si, si, si. Tu ne fais pas

¢a ; alors, qu’est-ce que tu fais ? [120 :00]'¢

[Pinhas : Bien sir, quand tu affirmes que le bois en tant qu’événement ca va étre, le métal
en tant qu’événement, ¢a va €tre effectivement une dominante donnée [/naudible] ...que
nous sommes dépassés vers quelque chose, ce vers quelque chose, c’est, c’est quelque
chose qui n’est pas du tout du domaine de 1’événement, ¢a serait, je peux dire que des
tautologies ... |

Claire Parnet : [Inaudible]
[11.9] Deleuze : Ah, la tu en veux beaucoup...

Pinhas : ... I’idée, par exemple, I’idée de métal pur, par opposition aux événements que
peut produire 1I’événement métallique, [/naudible]... I’idée d’un métal pur, je n’arriverai
pas a la décrire, mais c’est quelque chose que j’arrive a concevoir,

Deleuze : Evidemment, que tu arrives a le concevoir, évidemment, [121 :00] mais qu’est-
ce c’est que ton idée de métal pur ? La, on pourrait prendre, moi je vois trés bien, on
demanderait a Spinoza, qu’est-ce que ¢’est un métal pour lui. Il donnerait une définition
par I’essence, et je suis slir que toi, tu y arriverais, mais que ce serait justement une
définition qui implique un tout autre sens de I’essence. Pour moi, si on me dit « un métal
pur aujourd’hui, qu’est-ce que c’est ? », c’est essentiellement ce qu’on pourrait appeler
une "essence opératoire". L essence désigne ce qui se dégage, ce qui se dégage des
choses a I’issue d’un certain type d’opération. Alors quelles opérations dégagent
I’essence ? La, il faudra se demander cela. Bon, d’accord méme si je dis alors 14, je ne
peux pas bien dire. Mais si tu veux, I’essence au sens qui me semble actuel, c’est quelque
chose qui est inséparable d’un certain type d’opération, qu’on fait passer, dans lequel on
fait passer [122 :00] la chose. Par exemple, 1’essence d’un bois, et 1a on voit bien dans
quel sens I’essence est singuliere, I’essence d’un bois, ¢a se voit au rabot -- au rabot je dis
¢a, mais le musicien dirait autre chose, un menuisier dirait, ¢a se voit en rabotant -- vous
n’avez pas deux bois méme de la méme espéce,!’ [qui... les fibres du bois... Or, ce
rapport... Quoi ?

Pinhas : Tu réduis I’idée d’essence. J’entendais vraiment essence au sens fort, [Deleuze :
Mais moi aussi !] ¢’est-a-dire quelque chose qui n’est pas simplement une essence
opératoire. Alors, je prends un exemple pour essayer d’expliquer parce que c’est quelque
chose d’assez important. Bon, quand tu dis qu’un rapport est éternel, qu’une essence est
quelque chose d’éternel, bon, moi je pensais a un morceau de musique. Une musique



29

n’existe pas tant qu’elle n’est pas effectuée, effectivement, un son ¢a n’existe qu’effectué,
mais a la fois, on sait trés bien qu’il y a [123 :00] pour une forme musicale achevée, qui
soit un morceau qui agisse, un morceau parfait, il n’y a qu’une forme possible, il n’y a
qu’une expression possible, c’est-a-dire en fait qu’il soit effectué ou pas passe [Deleuze :
J’avais un exemple presque (inaudible)] la forme parfaite d’'une mélodie, qu’elle soit
effectuée ou pas, ¢a nous concerne nous, mais ¢a ne concerne pas son essence. Or on
pourra dire qu’une mélodie parfaite a une essence, enfin j’espére en tout cas,] [I[.10] et a
ce niveau-la, quand je dirais que telle mélodie a une essence métallique, le fait que ¢a
passe par des instruments métalliques ou pas n’est que de second ordre. Donc ¢’est pour
ca que I’essence de cette mélodie sera une essence proche, en tout cas je pense de
I’essence classique, enfin au sens classique de sa définition, mais pas du tout une essence
opératoire ; [ Deleuze fait un grognement, en désaccord] effectivement apres on va
trouver des rapports opératoires.

Deleuze : C’est toi qui ne comprends pas parce que tu méprises les menuisiers. [124 :00]
C’est évident dans que tu dis.

Pinhas : [Inaudible]

Deleuze : Tu me réponds... Non, alors 14, attention, 1a, ¢a devient trés intéressant pour
moi, parce que, tu me réponds, « il ne faut pas parler d’une essence opératoire parce que
I’opératoire, ¢ca ne concerne finalement que le matériau », et 1a, tu y substitues a mon
exemple de menuisier, tu substitues un exemple de musique, qui est tout a fait bien, que
tu as tout a fait bien expliqué, ton exemple de musique. Mais je dirais moi, si I’on
s’installe au niveau de ton exemple de musique, c’est bien évident que ta mélodie soit
exécutée par tel bois ou plutot que par tel autre, cet aspect opératoire est tres, tres
secondaire par rapport... [Interruption ; fin de la cassette ; 2 :04 :57]'% [a I’essence. Tu as
complétement raison de dire [qu’] il y a une essence mélodique 1a ; il y a une essence
mélodique qui ne se confond pas du tout avec les matériaux propres a I’exécution de la
mélodie. Mais, ¢a, ¢’est au niveau de ton exemple musical. Essaie maintenant de te
mettre au niveau du menuisier. Quand je dis, il y a le rabot qui opére sur le bois, qui fait
surgir 1’essence, |

Partie 4 (durée 30 :52)

[125 :00] ...Ce n’est pas du tout parce que le menuisier est réduit a du matériau, au
contraire, ¢’est parce qu’ a son niveau, I’essence du bois, I’opération du rabotage, fait
surgir au niveau de la menuiserie, 1’équivalant de ton essence mélodique. C’est par
rapport a la musique que tu peux réduire 1’opération du rabotage a une opération qui
porte uniquement sur le matériau. Mais si tu la prends en elle-méme cette opération du
rabotage, elle ne porte pas du tout sur un matériau.

[II.11] Pinhas : Je ne sais pas si je vais pouvoir dire, en fin de compte, que I’opération du
rabotage sur telle piece de bois est éternelle. Ou bien a un certain niveau de preuve, tu
peux toujours me dire que le rapport du rabot sur la piece de bois est éternel, c’est vrai.



30

Deleuze : Exactement comme un...
Pinhas : ...comme, comme le fait de créer

Deleuze : Non, ce n’est pas le rapport [de créer] et non pas plus qu’en musique, tu
n’accepterais de dire : c’est le rapport de I’archer sur les cordes. [126 :00] Le rapport de
I’archer sur les cordes, c’est des effectuations, c¢’est des, c¢’est des coefficients
d’effectuation. Le rapport du rabot sur le bois, ¢’est aussi un certain truc d’effectuation.
Mais ce qui n’est pas du tout un truc d’effectuation, c’est que cette opération fait surgir
une différence essentielle de tel bois, méme au sein de la méme espece, [il n’] y a pas
deux arbres pareils a ce niveau-1a, il n’] y a pas deux arbres dont les lignes, les fibres, ont
les mémes coefficients de résistance, le méme degré de perméabilité, etc., etc... Et a ce
niveau, il me semble qu’il y a une essence du bois, tout comme il y avait une essence de
la mélodie. Mais enfin on s’embourbe 13-dedans. "’

Pinhas : Mais ok...
Deleuze: ... oui, je reprends ton histoire.

Pinhas : Oui, la nécessité interne a ce niveau, je, je I’accepte cette idée, je, je ’accepte, je
I’admets, mais je ne saisis pas pourquoi...

Deleuze : Le pourquoi ? Ben, c’est toi qui viens de le dire, je ne comprends pas, c’est toi
qui viens de la démontrer [127 :00] magistralement...

Claire Parnet : Ben, oui...

Deleuze: Tu viens de dire dans une histoire de musique, j’ai mes trois aspects. Tu dis :
dans une mélodie, j’ai bien [Parnet : s’il y a une essence...] des coefficients d’effectuation
qui sont équivalents, 1a, a des parties extensives dans les instruments avec lesquels
j’incarne, j’effectue ma mélodie. [I1] y a bien le systeme des rapports mélodiques et puis
tu dis, il y a quelque chose de plus, il y a une essence... [Parnet : une essence].

Pinhas : Mais I’essence n’est pas fondement !
Parnet : Ben si, parce que ce n’est pas toi qui la crées ?!

Deleuze : Elle est bien fondement des relations, des relations mélodiques ? Tu as les
agents d’effectuation de la mélodie, les rapports mélodiques. Et tu dis, il y a une essence,
cette essence qui a I’inconvénient a étre appelé fondement ?

Pinhas : Tu comprends, je suis trés ennuyé parce que je vois bien la nécessité d’un
fondement au sens de... euh, derriére un plan de proposition, au sens le plus propre et le
plus réel possible, il y a, il y a besoin d’un plan de fondement. [128 :00] Mais qu’est-ce
que je dis « un plan de fondement » dans ce cas-la ? Ca veut dire un ensemble articulé, en
fait. Oui, je, je ne suis pas slr que ce, ce, que ce que j’appelle fondement dans ce cas-1a,



31

ce, cette nécessité d’articulation, de laquelle va se dégager ce qu’on appelle un concept de
création entre guillemets, euh, corresponde a la notion de fondement chez, chez
Spinoza. J’ai, je n’ai pas I’impression du tout.

Deleuze : Je ne comprends pas Richard, parce que tu me parais aller et tu me parais
m’échapper dans, par tous les bouts.

Pinhas : Mais je cherche, hein...

Deleuze : Quand je propose, oui, mais tu ne veux ni 1’un, ni I’autre. Quand je propose un
spinozisme modeste qui s’en tiendrait au second genre de connaissance, tu me dis :" ah
ben non, ce n’est pas ¢a que je veux moi, il faut, il faut forcément bien garder un sens aux
essences". Eh puis alors, quand je te dis : bon, bien alors ou est le probléme, c’est tres
bien, alors a ce moment-1a, faisons du spinozisme intégral, euh, tu me réponds, « ah ben
non, je ne vois pas comment les essences sont [129 :00] des fondements. » Alors, je
recommence a ce moment-la, contentons-nous du spinozisme restreint.

Parnet : Ca ne te convient pas

Deleuze: Et ¢a ne te convient pas. Dans un sens, c’est trés gai, ¢’était ce qui te convient,
c’est de toi que tu vas le trouver. [Pinhas ne semble pas d’accord] Tu ne veux pas. Non,
mais je veux dire, je ne vois pas ton attitude parce que, bon alors, si je te dis, d’accord...

Pinhas : hum, hum, d’ailleurs, d’accord je, je veux bien, I’idée de Dieu ne me dérange
strictement pas, je dis, bon.

Deleuze: Ca je comprends bien, on s’en fout, tout le monde, qu’il est appelé cela, « idée
de Dieu », ¢a ne change rien. On peut appeler ¢a « tre », on peut appeler ¢a « temple »,
on peut appeler ca tout ce qu’on veut.

Pinhas : C’est peut-étre moi qui saisis mal la notion de fondement chez Spinoza. Il me
faut saisir cette idée.

Deleuze : Fondement ? [Parnet : C’est facile] Un fondement, ce n’est pas difficile. La, il
ne donne aucun sens particulier, a fondement. Il emploie le mot trés rarement, hein, a ma
connaissance. Si, il y a une fois le mot « fondement », euh, en latin, hein, le fondement,
c’est la raison de quelque chose [130 :00] qui différe en nature de la chose fondée. C’est
le sens au plus simple, a savoir, un fondement de la relation, ¢a veut dire : quelque chose
qui rende compte de la relation et qui ne soit pas une relation.

Alors, pourquoi est-ce qu’il veut un fondement des relations Spinoza ? Parce que, il pense
-- et 1a c’est trés conforme au 17ieme siecle -- il pense finalement que les relations ne
peuvent pas étre pensées toutes seules, qu’il faut bien un étre plus pur, plus profond que
la relation, il faut bien que la relation soit finalement intérieure a quelque chose. Il ne
veut pas penser a des relations qui soient de pures extériorités. Bon, alors toi, si tu dis,
euh, que tu es d’accord la-dessus, tu es d’accord la-dessus ou pas ?



32

Pinhas : Oui, oui.

Deleuze : Si toi non plus, tu ne veux pas penser des relations a 1’état pur, euh... En effet,
ce que tu ajoutes comme fondement, ¢’est quelque chose qu’on pourra appeler une
essence. [Pause] Non ? [131 :00] Tu vas y penser, hein ?

[II.12] Comtesse : On pourrait méme dire peut-&tre, pour reprendre cette question, que
dans, dans le discours de Spinoza, peut-&tre 1’idée, I’idée méme de traverser les signes,
les signes équivoques vers des expressions univoques ou Vers un sens unique ou vers un
monde de rapports, cette idée méme la, cette traversée méme des signes, ¢a suppose
nécessairement pour que ¢a s’accomplisse vraiment, pour que Spinoza méme pense,
méme que ¢a puisse s’accomplir, il faut nécessairement 1’idée d’une vérité. [Deleuze : Ca
c’est sir, 1a tu as raison] Il faut donc que I’étre absolument infini soit pensé
nécessairement comme vérité, et il faut penser en plus la vérité [132 :00] comme cause
immanente de toutes les puissances d’étre... [Deleuze : Complétement d’accord la] sans
quoi la traversée et le sens unique, ¢a ne se comprend pas.

Deleuze : A savoir, et 1a pour te plaire toi, il faut penser la lumiére.
Comtesse : Ca, on ne peut pas...

Deleuze : ... et j’ai essayé, le, ¢’est un monde, ¢’est un monde qui est nécessairement la
lumiere.

Comtesse : On ne peut pas penser la traversée finalement sans troisiéme genre.

Deleuze : On ne peut pas penser la traversée sans le troisieme genre, d’accord. Ca je
dirais -- soit, ¢a m’ennuie ¢a -- méme mettons, euh, pas slir, mais mettons et en tout cas,
on ne peut pas penser le troisieme genre sans, euh, une référence a, a la lumicre, a la
lumiére pure parce que c’est la lumicre qui est le contraire de 1’équivocité. Des
expressions univoques, en effet, les expressions univoques pourraient étre du second
genre, mais elles se déplacent en tout cas vers un milieu absolument nécessaire qui est le
monde de la lumiere ou il n’y a plus d’ombre, quoi. Tandis que les signes équivoques,
c’est vraiment le clair-obscur, c’est vraiment [133 :00] les ombres, ¢’est vraiment tout ce
qu’on dit, mais un monde de la lumiére pure, c’est pour ¢a que c’est la seule métaphore
de Spinoza perpétuellement la lumiére, la lumiere. Quelle heure il est ?

Claire Parnet : I1 y a un garcon la-bas
Etudiant : Midi et demi, trente-trois

Deleuze: Bon, ah, [Un étudiant a une question, qu’on entend mal] oui, oui, oui, oui, euh,
essayez de parler le plus fort que vous pouvez.

Etudiant 3 : Je voulais vous parler du probléme de la distinction [Inaudible] ...



33

Parnet : Il faut parler plus fort.

Deleuze : Je, je dirai moi, si j’entends, je dirai ce qu’il dit.?°

[11.13] [Etudiant 3 : Je dis que je voudrais vous parler du probléme ... [[naudible]
morale... [134 :00] Tu as éprouvé le besoin d’introduire dans ce cours 1’idée d’épreuve a
I’échelle de la vie en faisant la distinction sans, sans la développer, de la morale... Et je
demande dans quelle mesure il peut y avoir chez Spinoza une distinction totale avec la
morale s’il définit la vie comme progres ou comme actualisation des parties intensives,
comme la réalisation des essences...

Deleuze : Euh, je peux répondre, parce que 1a, ¢’est pour moi, pour moi relativement
facile. Je peux répondre avant que tu aies fini, ou bien j’attends que tu aies tout fini ?
[Pause, négociations entre étudiants] Alors, je ne réponds pas tout de suite ? C’est autre
chose apres, ce que tu as a dire ou pas ? [L étudiant répond] Quoi ? Alors, vas y, oui ?
[135:00]

Etudiant 3 : Je me demande justement si on continue de penser en termes d’essence
comme ¢a, si on n’a pas la dimension et la spécificité¢ de I’emploi du mot « essence »
chez Spinoza, je me demande si on ne quitte pas, dés qu’on parle d’essence,
I’immanence, et on est forcément amené a une, a juger la vie, euh, la mettre devant un
tribunal, et [Deleuze : euh...] c’est toute la, la séparation du dualisme au niveau de, de,
du monde de I’équivocité, et est-ce que parcourir la ligne dans, dans ce que j’appellerai
un monde tragique sans sens ? Je me demande s’il y a une nuance la qui pourrait chez
Spinoza... [136 :00] [Inaudible a cause de divers bruits de fond et voix pres du micro]

Deleuze : C’est des bonnes questions, ¢a. Oh 1a, a mon avis, euh, je réponds parce que, en
plus, c’est des questions ou la réponse est relativement claire cette fois-ci, il me semble.
Euh, je dirais ceci : A mon avis, 2 mon avis, on peut toujours dire, aprés tout, est-ce qu’il
ne réintroduit pas quelque chose comme une morale ? Tu as trés bien défini la morale.
Moi, je crois que la morale, ¢a ne peut étre entre, pour moi, ¢’est essentiellement le
systeme du jugement. C’est le systeme du jugement. Euh, il n’y a pas d’autre sens de la
morale, a savoir, il y a une morale lorsque, euh, je suis jugé d’un point de vue ou d’un
autre, quel qu’il soit, c’est I’autonomie du jugement la morale.

Alors, je ne dis pas du tout que ce soit mal mais, euh, c’est ¢a, euh, [137 :00] quelque
chose, quoi que ce soit est jugé, c’est ¢a la morale. Le livre, le seul livre de morale, il n’y
a qu’un livre de morale au monde, c’est, euh, 1I’Apocalypse. Et I’ Apocalypse, ce n’est pas
le récit de la fin du monde, c’est le récit du jugement dernier et du préparatif, des
préparatifs du jugement dernier. Le moraliste, ¢’est ’homme du jugement au point que je
dirais méme, tout jugement est moral. Il n’y a de jugements que moraux.

Alors, I’objection consiste a dire, est-ce qu’il n’y a pas quand méme avec 1’idée
d’épreuve. Je précise : pour Spinoza, a mon avis, il nous dit lui-méme « il n’y a jamais
d’autonomie du jugement ». Ca, il le dit formellement dans sa théorie de la connaissance.
Et il veut dire quoi quand il le dit, « il n’y a jamais d’autonomie du jugement » ? Il veut



34

dire, le jugement n’est jamais que la conséquence d’une idée. Il n’y a pas une [138 :00]
faculté de juger dont les idées seraient 1’objet, mais ce qu’on appelle un jugement, ce
n’est rien d’autre que la maniére dont une idée s’affirme elle-méme ou se mutile elle-
méme. C’est important, ca.

Dong, il n’y a pas de jugement pour lui, c’est la méme chose de dire, il n’y a pas de
jugement, il n’y a pas d’autonomie du jugement, ou dire, le jugement n’est que la
conséquence, n’est que le développement de I’idée. Or, jamais il ne revient la-dessus, il
n’y a pas de jugement. Et pourtant il nous dit, notamment 1l dit explicitement dans une
lettre, il parle de I’existence comme épreuve.

Moi, je crois qu’il a une idé€e tres, treés bonne a cet égard, tout a fait pratique. Il veut

dire, vous savez, euh, les jugements, eh bien, la mani¢re dont vous étes jugg, tout ca, ce
n’est pas ¢a qui est important. Bien sir, il y a un systéme du jugement ; pour lui, la
religion, la morale, [139 :00] c’est un systeme du jugement, et c’est ¢ca qu’il dénonce.
Alors, qu’est-ce qu’il veut dire quand il dénonce le systeéme du jugement ? Il veut dire
finalement, il n’y a qu'une chose qui compte, ce n’est pas la maniére dont vous étes jugé,
c’est que finalement, quoi que vous fassiez, ¢’est toujours vous qui vous jugez vous-
méme.

Voyez ce qu’il veut dire, mais, il y a d’autant moins de probléeme du jugement que c’est
vous qui vous jugez. Vous €tes jugé par quoi ? Ce qui vous juge, ce n’est pas des valeurs
qui vous seraient extérieures. C’est les affects qui viennent remplir votre mode
d’existence. Vous existez de telle ou telle maniére. Bien, ce mode d’existence, il est
rempli, il est effectué par des affects. Ce qui vous juge, c’est la nature de vos tristesses et
de vos joies. [140 :00] Donc, vous vous jugez vous-méme.

Et 14, Spinoza se fait sans pitié, hein, parce que, il a a la fois des c6tés extrémement
tendres et puis des cotés extrémement durs ; on le sent a travers les textes. Il y a des
choses qu’il ne supporte pas. Il ne supporte pas ’homme qui se fait souffrir lui-méme. Il
ne supporte pas toute la race des masochistes, des dépressifs, des... il ne supporte pas.
Vous me direz, [c’est] facile de ne pas supporter. Mais, non, c’est les questions de valeur
attribuée a telle ou telle chose.

Il pense que c’est la misere, hein, que c’est le fond de la misére, hein, que le type qui
remplit son existence d’affects tristes, eh bien, il se juge lui-méme. En quel sens ? Au
sens ou il s’est fait la pire, le pire mode d’existence. Sans doute, il n’a pas pu faire
autrement. Tout ¢a, ¢ca ne compte pas, mais, et Spinoza va tres loin, [141 :00] il nous dit,
c’est des gens tellement contagieux et qu’ils ne veulent que ¢a, répandre la tristesse, qu’il
faut étre sans pitié. Ils se jugent eux-mémes.

En d’autres termes, il n’y a pas de morale. Ou je dis la méme chose d’une autre fagon, il
nous parle d’épreuve, mais j’ai bien indiqué, hélas trop vite, en effet tout a I’heure, qu’il
ne s’agit pas d’une épreuve morale. L’épreuve morale, c’est I’épreuve d’un tribunal.
L’épreuve d’un tribunal, c’est-a-dire, vous &tes jugé, vous passez en jugement. Dans
I’ Apocalypse, tout ce livre merveilleux et horrible et, euh, abject, quoi, c’est un livre



35

fascinant, tellement beau et tellement abominable, oui euh, consiste a nous dire, attention,
hein, euh, et puis tout un systéme, il y a des sous jugements, des attentes, c’est une espece
de procédure incroyable qui est mise en place dans ce livre-1a, I’ Apocalypse. [142 :00]

Eh bien, ¢a, ¢a n’existe pas du tout chez Spinoza. L’épreuve dont il nous parle, c¢’est tout
a fait autre chose. Il nous parle d’une épreuve, je disais, physico-chimique. Ca veut dire,
quoi ? La, ce n’est pas un jugement au sens moral, ¢’est-a-dire un tribunal, c¢’est comme
un jugement, une auto-expérimentation. Une auto-expérimentation, ce n’est méme pas
comme si j’éprouvais un vase d’argile ou une piece d’or. Imaginez une piece d’or qui
s’éprouverait elle-méme. Quand je parle d’une fausse piece, je prends I’exemple, euh,
vous complétez, je ne développerai pas I’exemple argile, c’est le méme, hein. Spinoza, il
invoque I’exemple argile.

Il y a plusieurs manieres pour une piece d’étre fausse, pour une piece d’or d’étre fausse.
Premiére maniere d’étre fausse, elle n’est pas en or. [143 :00] Deuxiéme maniere d’étre
fausse, elle a de 1’or, mais pas dans la vraie proportion qui définit la picce, la vraie piece
correspondante, elle a moins d’or que la vraie. Troisieme maniere d’étre fausse, c’est la
plus intéressante pour les faussaires, enfin, la moins dangereuse, parce qu’ils sont trés
difficiles a poursuivre a ce moment-la. La piece est correcte a tous égards, elle a
exactement le poids d’or, alors en quoi elle est fausse, c’est qu’elle a été fabriquée hors
des conditions légales.

Pourquoi c’est intéressant de faire des fausses pieces d’or en ce sens, au troisieme sens ?
C’est que le cours n’est pas le méme, le cours aux médailles et le cours pieces. Vous
voyez, vous pouvez donc étre un faussaire tout en étant vrai. [144 :00] Vous fabriquez
des pieces d’or avec le méme poids que la piece authentique, le méme dessin ; vous étes
faussaire précisément parce que vous y mettez le dessin. En d’autres termes, vous faites
une médaille, personne ne peut vous interdire de faire une médaille, c’est 1égal. Ce qui
n’est pas légal, c’est que cette médaille ait exactement les caracteres de la piece officielle
et vous jouez la différence de cours entre la médaille et la piece officielle.?! [Bon, voila
donc trois manieres d’étre une fausse piece d’or.

Qu’est-ce que ¢a veut dire, une piece d’or qui se jugerait elle-méme ? C’est d’apres les
affects qu’elle a. La fausse piece d’or, mettons qu’elle ait des affects d’argent. C’est de
I’argent recouvert avec une couverture d’or. Elle a des affects d’argent. La piéce d’or en
proportion, euh, inexacte, [145 :00] elle a des affects d’or, mais qui n’occupent pas la
plus grande partie d’elle-méme, vous voyez ? La piéce complete d’or qui a autant d’or
que la vraie piece, elle a des affects d’or et pourtant quelque chose lui manque.

Bon, je dirais qu’il y a une maniére dont chaque chose peut étre posée comme juge
d’elle-méme en faisant 1’épreuve de soi. Faire 1’épreuve de soi, c’est quoi ? Bien, c’est,
par exemple, un son. Ce n’est pas un jugement ¢a. Le potier, il a son vase d’argile, et il
donne un coup. Ou bien le chimiste, il pose une goutte sur la piece d’or, hein. C’est une
épreuve physico-chimique. Dis-moi de quelle nature tu es faite, hum, dis-moi un peu. La
ce n’est pas un jugement, c¢’est une expérimentation. Dis-moi un peu [146 :00] de quoi tu
es composé toi, qu’est-ce que c’est que ton son a toi. Alors, par exemple, pour reprendre



36

la I’exemple, je te tape 1a, quel son ¢a donne 1a ? Est-ce que, oh, ¢’est un drole de son,
tiens, comme le vase d’un potier, hein. Alors, on verrait des gens qui passent pour trés
¢légants ou trés moraux. Si on les hait, alors ¢a donne, bien siir, on les pince.

Parnet : La, tu veux me pincer ?

Deleuze : Non, non, non ! On les pince, et on s’apercoit que, tiens, on se dit, c’est curieux
ca, ils donnent un drdle de bruit, ils sont faux, hein, sont faux. Et ¢a, ¢a se voit a quoi,
quelqu’un fait un geste tout d’un coup. Quelqu’un dans un discours, euh, moral,
quelqu’un se trahit. C’est ¢a qui est chouette, se juger soi-méme. C’est, eh, quand on se
trahit. Ah tiens, on voit quelqu’un qui parle de choses pieuses, €levées et puis, tout d’un
coup, un gargon ou une fille passe, il a un dréle de regard. [Rires] [147 :00] Non, je
prends des exemples grossiers pour que tout le monde puisse comprendre. [Rires] On dit,
ah, mais qu’est-ce, qu’est-ce qui, il a le regard qui se voile tout d’un coup un peu, il a un
long coup d’ceil en dessous, on se dit : "oh, oh, et qu’est-ce que c’est que ¢a, qu’est-ce
que c’est, qu’est-ce que ca veut dire ¢a ?" Ou bien Monsieur de Charlus dans Proust,
hein, Monsieur de Charlus dans Proust, tout d’un coup, a un écart de voix et on se dit :
"tiens, qu’est-ce que, qu’est-ce qu’il a, qu’est-ce que", euh... C’est ¢a I’épreuve physico-
chimique, hein.

Alors, ce n’est pas un jugement moral, bien plus, méme on peut avoir des surprises. Un
type qui parait, la, comme ¢a, qui joue méme un peu au prolo et qui est vraiment prolo,
tout ca. Puis, il y a un son de voix tout d’un coup, et on se dit, ce n’est pas qu’il ne soit
pas prolo, mais c’est que, c’est qu’il a une, une ame prodigieuse, c’est que, pour dire ce
qu’il vient de dire, il faut que ¢a soit [ 148 :00] quelque chose d’autre aussi fort, ou qu’il
soit, que ce soit un artiste prodigieux, méme s’il ne le sait pas, euh, quelque chose comme
¢a, quelque chose qui trahit quelqu’un. J’imagine, j’imagine que Spinoza a, ¢’est un peu
ca qu’il essaie de nous dire.

Vous savez, vous voyez les gens exister, les moteurs d’existence des gens, eh ben, il y a
des certaines maniéres dont 1’existence est juge d’elle-méme. C’est un peu ¢a aussi que
Nietzsche, je ne dis pas que ¢a se résume a ¢a. Lorsque Nietzsche dit, ne jugez pas la vie,
n’osez pas juger la vie. Euh, il dit c’est affreux, qu’est-ce que c’est que tous ces types qui
jugent la vie ? Euh, qu’est-ce que ¢a veut dire ¢a, de quel droit vous osez juger la vie ?
Donc, c’est comme Spinoza. IIs mettent en question la morale parce qu’ils mettent en
cause tout systeme de jugement, ils mettent en cause tout tribunal. ]

Mais, I’idée complémentaire de [Spinoza), (Deleuze dit « Nietzsche » par erreur ;
référence fournie avec nos remerciements par David Lapoujade, Sur Spinoza (Paris :
Minuit, 2024)] c’est un tout autre sens du mot « jugement », a savoir, s’il [149 :00] est
impossible de juger la vie, c’est parce que finalement la vie ne cesse pas de se juger elle-
méme, et en un tout autre sens de « jugement », a savoir, c’est : "vous avez la vie que
vous méritez, n’allez pas vous plaindre, ne vous plaignez jamais". N’allez pas vous
plaindre, ne vous plaignez jamais parce que finalement les affects que vous avez, qu’ils
soient de malheur ou de joie, etc., vous les méritez, pas du tout au sens ou vous avez fait
tout ce qu’il fallait pour les avoir, mais ce n’est méme pas ¢a. Mais c’est en un sens



37

beaucoup plus malin, beaucoup plus subtil, a savoir : "les affects que vous éprouvez
renvoient et supposent un mode d’existence immanent". C’est l1a que le point de vue de
I’immanence est complétement conservé. C’est un mode d’existence immanent qui est
supposé par les affects que vous éprouvez, et finalement vous avez toujours les affects
que vous méritez en vertu de votre mode d’existence. [150 :00]

Alors, en ce sens, ah, d’accord, si vous, par exemple, les tragiques, euh, la cohorte des
dépressifs dont je parle, comment voulez-vous, ce n’est pas difficile, euh, ce n’est pas
difficile, 1a ce que je dis n’a rien de mal. Vous ne pouvez pas étre dépressif au sens
vraiment, comme clinique, du mot, si méme malgré vous -- je dis bien malgré vous, parce
que tout ce dont je parle, je sais bien que ce n’est pas facile -- si malgré vous, vous n’avez
pas attaché une certaine valeur aux valeurs du tragique et de la dépression et de la chute.
Si vous vivez sur un mode ou 1’idée de chute n’a strictement aucun sens, je ne dis pas
seulement aucun sens, euh, théorique, mais aucun sens vécu. Vous pouvez éprouver des
affects de malheur, comme on dit, vous n’en ferez pas un drame. Vous ne pouvez pas y
mettre une charge d’angoisse. [151 :00]

Or, ce n’est jamais au niveau des douleurs, ni physiques, ni morale, que vous avez, que
les choses se décident. Les choses se décident dans un mode d’existence au niveau des
charges d’angoisse que, malgré vous, vous placez sur telle ou telle chose, et 1a Spinoza
serait trés, tres, il serait comme tout le monde, il les connait, les charges d’angoisse.
Donc, il se dit qu’une sagesse des modes d’existence, ¢’est arriver a mettre au clair
chacun vis-a-vis de soi-méme en quoi et sur quoi nous mettons nos charges d’angoisse,
qu’est-ce que c¢’est nos points vulnérables a nous.

C’est un peu, ¢a, I’épreuve du potier. La charge d’angoisse est toujours la ou je casse, ou
je brise, ou je féle. L’épreuve du potier c’est chercher, hein, les points de félure. Si je ne
connais pas mes points de félure... Or quelle est la meilleure maniére de ne pas connaitre,
qu’est-ce qu’il dénonce dans le systéme du jugement et du tribunal ? C’est que se fait une
propagation du malheur, le gott [152 :00] du malheur, le gott de I’angoisse, etc., qui
nous est présenté comme valeur de fond, et ¢ca, Spinoza pense que ¢a appartient a tout
tribunal, ca.

Ce qu’il dit 14, la grande Trinité, oui, le tyran, le prétre et ce qu’il appelle le « prétre »,
Spinoza, c’est tres simple, c’est "l*‘homme de I’angoisse", euh, c’est I’homme qui dit « tu
as tort, tu es pécheur, je te jugerai ». Tout comme Nietzsche bien plus tard 1’appellera
aussi, j’appelle « prétre » celui, I’homme du systéme de jugement, ’homme du tribunal,
hein, bien, le tyran, le prétre et ’homme du malheur, c’est-a-dire, le tyran, le prétre,
I’esclave. Pour lui, c’est ca les mauvaises argiles ou les fausses pieces d’or, c’est ¢a.

Alors, ce dont il parle, c’est cette épreuve, oui, ¢’est du niveau : oui vous comprenez, euh,
ce n’est pas du tout que je sois juge, si je vois méme mon meilleur ami et, tout d’un coup,
je lui fait ¢a, comme-ci, pour voir comment il résonne, [153 :00] comment il sonne, et je
m’apercois avec effroi que quelqu’un que j’avais vu pendant vingt ans, que j’avais cru
connaitre, et bien non, il y a quelque chose 13, a c6té de quoi j’étais complétement passé.



38

Alors, ¢a peut étre une révélation merveilleuse, si ¢’est une beauté, si c’est un abime,
vous vous rendez compte ? Est-ce qu’on se dit, ah, bien alors, de toute maniere, c’est
toujours assez gai, assez fascinant, ces moments ? C’est I’espéce de trahison de soi, on ne
cesse pas de se trahir, hein, euh, en bien ou en mal. Voila bon, je ne sais pas si j’ai
répondu a tout, mais de toute maniére, je ne peux pas répondre a des questions comme

¢a ; elles sont trop difficiles, la réponse est dans votre cceur.?

Comtesse : Dans Le crépuscule des idoles, Nietzsche y dénonce justement, euh,
concernant le probleme du jugement, ce qu’il appelle, euh, le, le, I’erreur de la liberté
[154 :00] comme tour idéologique le plus infame du pouvoir. Et, il dit ceci, le pouvoir a
besoin de faire croire a la liberté individuelle pour faire croire que les gens individuels,
qu’ils ont la liberté individuelle ou qui y croient soient responsables. Ils ont besoin, il a
besoin que les gens soient responsables pour qu’ils se sentent coupables ; il a besoin
qu’ils se sentent coupables pour pouvoir opérer et son jugement de condamnation et sa
punition.

Deleuze : Ca, c’est signé Spinoza ; ¢a, ¢’est les points ou Nietzsche, euh, euh, vraiment se
rencontre avec Spinoza. C’est, chez Spinoza, vous trouvez exactement la méme critique
de la « liberté » comme soumise au méme usage. Dites-moi, je suis treés ennuyé... Oui,
tout de suite, oui, oui, oui, oui ?

Une étudiante : [/naudible] [155 :00]

Deleuze : Bon, d’accord. Alors il se passe quelque chose d’assez ennuyeux, euh. Je
comptais avoir fini, mais je n’ai pas fini. Ah bon, et moi je voudrais passer [Parnet : nous
aussi], alors, euh, I’heure, la séance suivante, je la ferai, la vraiment, comme une
conclusion des conclusions, et alors, je ferai ¢a, je parlerai un peu de ¢a [la phrase ou
Spinoza dit que toute affection est une affection de 1’essence] et de 1’ontologie mais, quoi
qu’il se passe, il faut que je termine la prochaine fois, quoi qu’il se passe ! [Fin de la
seance] [2:35:50]

Notes

!'Ici, dans la production des CDs Gallimard, une partie du paragraphe ci-dessous, entre minutes 5 et 6, est
insérée afin de continuer la pensée de Deleuze sur la philosophie signée “Spinoza”.

2 Le segment intercalé au paragraphe 2 commence ici et se termine vers la fin de ce paragraphe avec “ce
n’est pas a lui de le dire”.

3 Voir I’examen successif de la théorie spinoziste de I’individuation, liée aux dimensions de I’individu et &
I’avancement de I’individu vers le deuxiéme et le troisiéme genres de connaissance lors des séances du 3,
10 et 17 février et du 10 mars 1981.

4 Ici commence la premiére omission des CDs Gallimard, jusqu’au début de la Partie 2 de la transcription et
au début du segment 1.6 des CDs.

3 Cette petite référence, omise dans I’enregistrement de la BNF, est fournie grice a I’enregistrement produit
par Claire Parnet et Richard Pinhas chez Gallimard.

¢ Tandis que I’identité de “Lawrence”, de la perspective deleuzienne, est vraisemblablement D.H.
Lawrence, il y a aussi T.E. Lawrence a qui Deleuze s’intéresse surtout dans un chapitre de Critique et
clinique. Quant a 1’autre auteur, c’est grace a la transcription dans Sur Spinoza (¢d. David Lapoujade,

Paris : Minuit 2024) que nous pouvons identifier cet auteur, John Cowper Powys (1872-1963). [Nos
remerciements a David Lapoujade pour ce détail précieux|



39

7 Ici commence une omission de deux phrases dans les CDs Gallimard.

8 Ici commence une omission de trois répliques dans les CDs Gallimard.

% Ici commence une omission de trois phrases jusqu’a la fin de ce paragraphe dans les CDs Gallimard.

19 ]¢i commence une omission d’a peu prés deux minutes, tout I’exemple sur Henry Miller, dans les CDs
Gallimard.

! Tci commence une omission d’a peu prés 2 minutes, toute la réponse de Deleuze a I’exemple sur Henry
Miller, dans les CDs Gallimard.

12 Ici commence 1’omission du reste de ce paragraphe et du paragraphe suivant dans les CDs Gallimard.

13 Ici commence 1’omission de six répliques dans les CDs Gallimard.

14 Ici commence I’omission des répliques suivantes jusqu’au retour a la possibilité d’un “Spinozisme
mutilé”, dans les CDs Gallimard.

13 Ici commence I’omission de presque toute la réplique suivante, jusqu’a “J’ai besoin moi”, ol commence
la section I1.8, dans les CDs Gallimard.

16 Ici commence I’omission de la réplique suivante dans les CDs Gallimard.

17 Ici commence I’omission d’une partie de la réplique suivante, jusqu’au début du segment I1.10, dans les
CDs Gallimard.

18 Les phrases suivantes entre crochets sont absentes de 1’enregistrement BNF et sont donc fournies grace a
I’enregistrement publié chez Gallimard, dans la section 8 du cd II.

19 Ici commence I’omission des onze répliques suivantes, d’a peu prés deux minute, dans les CDs
Gallimard.

20 Ici commence une omission de deux répliques dans les CDs Gallimard.

21 Ici commence une omission de quatre minutes dans les CDs Gallimard.

22 Les CDs Gallimard termine la séance ici en omettant les deux derniéres minutes.



