Gilles Deleuze
Spinoza, Les Vitesses de la pensée
Séance 11, le 17 février 1981

Transcription : Partie 1, Marielle Burkhalter ; Partie 2, Vanessa Soubiran ; Partie
3, Charles J. Stivale ; transcription augmentée, Charles J. Stivale

[La transcription suivante et [’horodatage se basent sur [’enregistrement disponible sur
YouTube attribué a WebDeleuze, malgré le fait que le lien a [’enregistrement ne se trouve
pas au site WebDeleuze. L’ autre version de [’enregistrement, attribuée a
SocioPhilosophy a YouTube, ne contient pas le tout début des remarques de Deleuze,
d’ou un décalage entre les deux versions. Quant aux transcriptions disponibles a
WebDeleuze et Paris 8, les deux versions omettent entierement la partie 3, ¢ est-a-dire
les 25 dernieres minutes. |

Partie 1

... Ceux qui n’entendront rien, vous partez parce que ce n’est pas [la peine], comme je
suis trés malade, je n’ai pas grand-chose a dire, voila, voila. Alors, écoute...

La derniére fois, dans notre effort pour [Pause] analyser les différentes dimensions de
I’individualité, j’avais essay¢é de développer ce theme précisément de la présence de
I’infini dans la philosophie du 17¢me siécle, et comment, sous quelle forme [1 :00] se
présentait cet infini. Or, ¢’est un théme trés flou, si vous voulez, et il me semble que ¢a
vaut vraiment pour la nature de cette pensée au 17¢me siecle, et je voudrais la presque en
tirer des thémes, des thémes relativement flous, toujours concernant cette conception de
I’individu, ¢’est presque essayer d’ajouter des remarques concrétes pour vous faire sentir
cette espéce de conception infinitiste de 1’individu. Mais, je dis, particulierement dans le
cas de Spinoza, mais la peut-€tre justement, et ¢’est ce qui m’intéresse aujourd’hui, que
Spinoza donne une expression parfaite et comme poussée jusqu’au bout de themes épars
[2 :00] chez d’autres auteurs du 17¢me siccle.

Je dis dans toutes ses dimensions, 1’individu tel que le présente Spinoza, j’aurais envie de
dire trois choses, que d’une part, il est rapport, que d’autre part, il est puissance, et que,
enfin il est, dés lors, mode, mais un mode trés particulier, un mode qu’on pourrait appeler
mode intrinséque, mode intrinséque. Et au moins au début d’aujourd’hui, c’est ¢a ce que
je voudrais expliquer, ces trois thémes. L’ individu, pour fixer des mots en latin, [3 :00]
c’est des termes qui réapparaissent beaucoup dans les philosophies du Moyen age, de la
Renaissance, je dirais que I’individu en tant que rapport nous renvoie a tout un plan qui
peut étre désigné sous le nom de la composition (compositio), la composition, comme si,
des lors, tout I’individu étant rapport, il y avait une composition des individus entre eux,
et I’individuation n’était pas séparable de ce mouvement de la composition.



Deuxiéme point, il est puissance c’est-a-dire potentia. Ce serait le second grand concept
de I’individualité, non plus la compositio qui renvoie aux rapports, mais la potentia. Le
troisiéme, étant potentia, il est quelque chose de tres spécial qui recevra le nom, en effet
chez certains philosophes du Moyen Age, qui avait re¢u le nom de [4 :00] mode
intrinséque, modus intrinsecus. Le modus intrinsecus, vous le retrouvez trés souvent au
Moyen Age, dans certaines traditions, sous le nom de gradus. C’est le degré, le mode
intrinséque ou le degré. C’est donc chacun de ces trois domaines -- rapport et
composition de rapports, puissance, degré ou mode intrinséque -- que je voudrais un peu
essayer de définir le plus concretement possible.

Je dis d’abord : Voyez bien qu’il y a quelque chose de commun a ces trois themes. C’est
par la et c’est sous ces trois termes a la fois que 1’individu n’est pas substance. S’il est
rapport, [5 :00] il n’est pas substance parce que la substance concerne un terme et non pas
un rapport. La substance, elle est, comme ils disent au Moyen Age -- le latin est tres
commode la -- elle est terminus, elle est un terme. S’il est puissance, il n’est pas
substance non plus parce que ce qui est substance fondamentalement, c’est la forme, c’est
la forme qui est dite substantielle. Et enfin, s’il est degré, il n’est pas substance non plus.
Pourquoi ? C’est que sans doute tout degré renvoie a une qualité qu’elle gradue ; tout
degré est degré d’une qualité. Or, ce qui détermine une substance, c’est une qualité, mais
le degré d’une qualité n’est pas substance. [6 :00]

Vous voyez que tout ¢a tourne autour de la méme intuition de I’individu comme n’étant
pas substance. Je commence par le premier caractere : I’individu est rapport. C’est peut-
étre une des premieres fois, il me semble, dans 1’histoire de la philosophie que va se
dessiner une tentative pour penser le rapport a I’état pur. Mais qu’est-ce que ¢a veut dire
penser le rapport a I’état pur ? D’une certaine maniére, est-il possible de penser le rapport
indépendamment de ses termes ? Le rapport a I’état pur serait indépendant de ses termes.
Qu’est-ce que ca veut dire un rapport indépendant de ses termes ? Il y avait déja eu une
tentative assez forte chez un grand philosophe de la Renaissance dont on a un peu parlé
pour évoquer son nom, a savoir, chez Nicolas de Cuses. [Voir la discussion de Nicolas de
Cuses lors des séances sur Spinoza le 2 et le 9 décembre 1980 ; référence fournie avec
nos remerciement par David Lapoujade, Sur Spinoza (Paris : Minuit, 2024)] [7 :00]
Dans beaucoup de ses textes que je trouve vraiment trés beaux, il y a eu une idée qui
tellement sera reprise ensuite. Il me semble que c¢’est chez lui qu’elle apparait
fondamentalement, a savoir que tout rapport est mesure ; seulement que toute mesure,
c’est-a-dire tout rapport plonge dans I’infini. Il le montre a propos d’analyses, il
s’occupait beaucoup, le Cardinal de Cuses, d’histoires concernant la pesée, de la mesure
des poids. Il a des pages trés bizarres sur la pesée, la mesure des poids en tant que la
mesure relative de deux poids renvoie a une mesure absolue, et la mesure absolue, elle,
met toujours en jeu I’infini. C’est trés bizarre, ce théme, si vous voulez, il y a une
immanence du rapport [8 :00] pur et de I’infini. On entend par « rapport pur » le rapport
séparé de ses termes. Donc c’est pour cela que c’est tellement difficile de penser le
rapport indépendamment de ses termes. Ce n’est pas parce que c’est impossible, mais
parce que ¢a met en jeu une immanence mutuelle de 1’infini et du rapport.



Bon alors, qu’est ce ¢a veut dire, ca ? Comme si, a ce moment-1a, on pouvait définir
I’intelligence, I’intellect, comme la faculté de poser des rapports. Mais, précisément dans
I’activité dite intellectuelle, il y a une espéce d’infini qui est impliqué. C’est au niveau du
rapport que se ferait I’implication de I’infini par I’activité intellectuelle. Qu’est-ce que ¢a
veut dire, ¢ca ? Sans doute, est-ce qu’il faut attendre le 17¢éme siécle pour trouver [9 :00]
un premier statut -- je ne dis pas que I’on s’en tiendra la -- mais un premier statut du
rapport indépendant de ses termes. Car ce que beaucoup de philosophes cherchaient dés
la Renaissance, y compris avec les moyens mathématiques dont ils disposaient, ¢a va étre
porté a une premicre perfection au 17¢me siecle grace précisément au calcul
infinitésimal.

En quoi, 13, je voudrais dire des choses trés simples qui n’engage absolument rien de vos
connaissances en mathématiques, c’est-a-dire que méme si vous n’en avez aucune vous
vous devez comprendre ceci : le calcul infinitésimal met en jeu un certain type de rapport.
Ma question est : quel type de rapport arrive au jour avec le calcul infinitésimal, et qui
sans doute €tait pressenti avant grace a des méthodes dites d’exhaustion [10 :00] qui était
comme une préfiguration du calcul infinitésimal ? Le rapport auquel le calcul
infinitésimal donne un statut solide, ou en tout cas, apparemment solide, ¢’est ce qu’on
appelle un rapport différentiel, et un rapport différentiel est du type dy/dx égale. Egale
quoi, on va voir ; dy/dx égale. Bon, comment définir ce rapport dy/dx = ? Encore une
fois, je ne fais appel a rien, aucune connaissance mathématique, donc, que tout le monde
doit comprendre.

Ce qu’on appelle dy, c¢’est une quantité infiniment petite, ou comme ce sera nomme¢, une
quantité [11 :00] évanouissante, une quantité plus petite que toute quantité donnée ou
donnable. Quelle que soit la quantité que vous vous donnez dy, quelle que soit la quantité
de y que vous vous donnez, c’est-a-dire quelle que soit la valeur de y considérée, dy sera
plus petit que cette valeur si loin que vous alliez. Donc, je peux dire dy en tant que
quantité évanouissante est strictement €gal a zéro par rapport a y. De la méme manicre,
dx est strictement €gal a zéro par rapport a x. En effet, dy est la quantité évanouissante de
y, [12 :00] dx est la quantité évanouissante de x. Donc, je peux écrire, et les
mathématiciens écrivent dy/dx = 0/0. C’est le rapport différentiel. Vous me suivez ? Si
j’appelle y une quantité des abscisses, et x une quantité des ordonnées, je dirais que dy =
0 par rapport aux abscisses, dx = 0 par rapport aux ordonnées.

Voila la question. La-dessus vous comprenez ¢a, bon trés bien, ce n’est pas difficile,
dy/dx = 0/0, d’accord ? Est-ce que c’est égal a zéro ? Evidemment non. [13 :00] dy n’est
rien par rapport a y, dx n’est rien par rapport a X, mais dy sur dx ne s’annule pas. Le
rapport subsiste, et le rapport différentiel se présentera comme la subsistance du rapport
quand les termes s’évanouissent. IIs ont trouvé -- 1a c’est tres, trés important -- ils ont
trouvé 1’outil mathématique, et méme quand ils le traitent uniquement comme outil,
comme convention ; ils ont trouvé la convention mathématique, ils ont fond¢ la
convention mathématique qui leur permet de traiter des rapports indépendamment de
leurs termes. Or quelle est cette convention mathématique ? Je résume : ¢’est I’infiniment
petit. Voila en quoi je peux dire : le rapport pur implique nécessairement 1’infini [14 :00]
sous la forme de I’infiniment petit car le rapport pur, ce sera le rapport différentiel entre



quantités infiniment petites. C’est au niveau du rapport différentiel qu’est exprimée, a
I”état pur, 'immanence réciproque de I’infini et du rapport. Si vous comprenez ¢a, vous
avez presque tout compris. Je dis dy/dx = 0/0, mais 0/0, ce n’est pas zéro. En effet, ce qui
subsiste lorsque y et x s’annulent sous forme dy et dx, ce qui subsiste, ¢’est le rapport
dy/dx qui, lui, n’est pas rien.

Or ce rapport dy/dx, qu’est-ce qu’il désigne ? [15 :00] A quoi est-ce qu’il est égal ?
Mettons, pour procéder vraiment trés simple[ment] -- mais justement, c’est ce que je
souhaite -- on dira dy/dx égale z, ¢’est-a-dire qu’il ne concerne rien de y ni de X, puisque
c’est y et x sous forme de quantités évanouissantes, bon, qui ne concerne rien concernant
y et X, qui désignent z. Je veux dire quoi ? Exemple tout simple. Quand vous avez un
rapport dy/dx dégagé a partir du cercle, ce rapport dy/dx = 0/0 ne concerne rien du cercle,
a partir d’un cercle, mais renvoie a une tangente dite trigonométrique. [16 :00] Bon, 1a,
peu m’importe, vous n’avez pas besoin de comprendre quoi que ce soit. Vous comprenez
juste : dy/dx = z, ¢’est-a-dire le rapport qui est indépendant de ses termes va désigner un
troisieéme terme et va servir a la mesure et a la détermination d’un troisieéme terme : la
tangente trigonométrique. Je peux dire, en ce sens que, voyez, le rapport infini, c’est-a-
dire le rapport entre infiniment petit renvoie a quelque chose de fini. L’immanence
mutuelle de I’infini et du rapport est dans le fini. [17 :00] C’est dans le fini lui-méme
qu’il y a immanence du rapport et de I’infiniment petits. [Pause] Pour réunir ces trois
termes, le rapport pur, I’infini, et le fini, je dirais quoi ? Je dirais le rapport différentiel
dy/dx tend vers une limite ; cette limite, c’est z, il tend vers une limite, il tend vers la
limite z, c’est-a-dire la détermination de la tangente trigonométrique.

D’accord ? Il faudrait que ce soit trés clair parce que je crois, si vous voulez, si vous
acceptez... La, je crois, on est vraiment dans [18 :00] un nid, dans une espéce de nceud de
notions d’une extraordinaire richesse. Lorsque, apres, les mathématiciens diront, « oh ben
non, interpréter le calcul infinitésimal par 1’infiniment petit, ¢’est barbare, ce n’est pas ¢a,
ils n’ont rien compris, » etc., bien sir, ils ont raison de quel point de vue ? Je ne sais
méme pas de quel point de vue, mais c’est tellement mal posé, le probléme, il me semble,
tellement mal. Le fait est que le 17¢éme siecle, par son interprétation du calcul
infinitésimal, trouve un moyen de souder trois concepts, trois concepts clé, a la fois pour
les mathématiques et pour la philosophie.

Ces trois concepts clé, ce sont les concepts d’infini, de rapport et de limite. Donc [19 :00]
si j’extraie une formule de I’infini du 17¢éme siécle, je dirais : quelque chose de fini
comporte une infinité sous un certain rapport. Alors, cette formule peut paraitre toute
plate : quelque chose de fini comporte 1’infini sous un certain rapport, en fait, elle est
extraordinairement originale. Elle marque précisément un point d’équilibre de la pensée
du 17eme siecle, entre le fini et I’infini, par une théorie nouvelle des rapports. Alors,
quand ces types ensuite considérent comme allant de soi que, dans la moindre dimension
finie, il y a I’infini, vous comprenez, quand des lors ils parlent de I’existence de Dieu tout
le temps, -- mais c’est beaucoup [20 :00] plus intéressant qu’on ne croit -- il ne s’agit
finalement pas de Dieu. Il s’agit de la richesse de cette implication de concepts : rapport,
infini, limite. Voyez ? Je vous laisse... Ce serait mon premier point : En quoi I’individu
est-il rapport ?



Mais I’individu fini, vous voyez ? Evidemment, 1’individu fini, vous allez retrouver au
niveau de I’individu fini, mais bien sir, il y a une limite. Ca n’empéche pas qu’il y ait de
I’infini ; ca n’empéche pas qu’il y ait un rapport et que ce rapport se compose, que les
rapports d’un individu se composent avec un autre ; et que toujours, il y a toujours une
limite qui marque la finitude de I’individu, et il y a toujours un infini d’un certain ordre
qui est engagé par le rapport. C’est une drole de vision du monde si vous en faites une
vision de monde, [21 :00] c’est-a-dire si vous consentez a voir qu’ils ne pensaient pas
seulement comme ¢a, ils voyaient comme ¢a. C’était leur gotit a eux ; ¢’était leur manicre
de traiter les choses. Alors vous comprenez pourquoi ce n’est pas par assimilation facile
que quand ils voient, que quand les histoires de microscopes se montrent, ils y voient une
confirmation : le microscope, ¢’est I’instrument a nous donner un pressentiment sensible
—1a, ils ne sont pas idiots -- un pressentiment sensible et confus de cette activité de
I’infini sous tout rapport fini.

Et le texte de Pascal sur les infinis qui est un texte extrémement simple -- 1a aussi, ¢’est
un grand mathématicien -- mais quand ils essaient de faire comprendre la manicre dont ils
voient le monde, ils n’ont pas besoin du tout leur savoir mathématique. Les deux se
confortent, les deux s’appuient I’'un 1’autre. Alors Pascal peut faire son texte [22 :00] sur
les deux infinis sans aucune référence a quoi que ce soit de mathématique. Il aurait pu le
faire en mathématicien, son texte des deux infinis. Il n’en a pas besoin parce qu’il dit des
choses extrémement simples, mais extrémement originales. Et, en effet, I’originalité,
c’est dans cette maniere de souder trois concepts qui, a premiere vue, dont le lien ne va
pas de soi, et puis au 17¢me siecle, voila qu’ils veulent montrer que le lien est nécessaire.
Encore une fois : rapport, limite, infini.

Bon, repos... Si vous n’avez pas compris ¢a, je recommence. C’est essentiel, essentiel,
essentiel. Il faudrait que vous saisissiez que ¢a fait quand méme un dréle de monde. Pour
nous, notamment, c’est vrai ; on ne pense plus comme ¢a. Mais quelle joie ! je crois que
I’on ne pense plus exactement comme ¢a. Si vous voulez, nous, c’est a force de ne rien
savoir [23 :00] en mathématiques qu’on peut comprendre ce que je dis. Eux c’est a force
d’en savoir en mathématiques qu’ils arrivaient & comprendre ¢a. Ca ne veut pas dire que
c’est nous qui avons raison. Ce qui a changé évidemment tout un systéme de
mathématiques comme conventions, mais ¢a n’a changé que si vous comprenez que les
mathématiques modernes pointent aussi leurs concepts sur des ensembles de notions, des
implications de notions d’un autre type, mais également originales. Voila ; dois-je
recommencer ? Devais-je recommencer ? Devrais-je recommencer ? Faut-il... Quoi ?

Un étudiant : [Propos inaudibles]

Deleuze : Ce serait bien ¢a. Ce serait [24 :00] un éclaircissement. Attends, laisse-moi
réfléchir : est-ce que I’on peut dire que la limite, c’est-a-dire le fini, est la raison de
connaissance et 1’infini est la raison d’étre, du rapport lui-méme ? Oui, ce serait bien, ce
serait tres bien, ce serait tres clair. Voyez, oui, on dirait la limite vers laquelle tend le
rapport, c’est la raison de connaitre le rapport comme indépendant de ses termes, c’est-a-
dire de x et de y, et I’infini, I’infiniment petit, c’est la raison d’étre du rapport ; en effet,
c’est la raison d’étre de dy/dx. Oui, on peut le dire absolument. Est-ce qu’ils le disent ?



Attendez ; oui, ils ne le disent pas si bien, pas si [25 :00] clairement. Parfait. Oui, ils le
disent forcément puisqu’ils disent tout finalement, la formule de Descartes, I’infini congu
et pas compris. C’est-a-dire, on ne comprend pas I’infini parce qu’il est
incompréhensible, mais on le congoit. C’est la grande formule de Descartes : on peut le
concevoir clairement et distinctement, mais le comprendre, c¢’est autre chose. Donc, on le
congoit, il y a une raison de connaissance de 1’infini. Il y a donc une raison de connaitre
qui est distincte de la raison d’étre. Comprendre, ce serait saisir la raison d’étre, mais
nous, on ne peut pas saisir la raison d’étre de I’infini parce qu’il faudrait étre adéquat a
Dieu. Or notre entendement est seulement fini. En revanche, on peut concevoir I’infini, le
concevoir clairement et distinctement, donc on a une raison de le connaitre. Oui, tout a
fait. Bien, [26 :00] je dis : il faut vraiment que vous compreniez ¢a, ce soit limpide parce
que mon second point va tellement dépendre de ¢a que... [Pause] Ca va ?

Alors, je me permets d’insister encore une fois, il faudrait que la philosophie conquiere
enfin ses exercices pratiques. Les exercices pratiques en philosophie, ¢a devrait étre des
expériences de pensée. Les Allemands ont formé la notion d’expériences de pensée ; ¢ca
veut dire a la lettre des expériences que I’on ne peut faire que par la pensée. Cela ne veut
pas dire des expériences intérieures, ni psychologiques. Les exercices pratique, ¢a serait
trés curieux. La ce serait le titre d’un exercice pratique, 1’exercice pratique 12, par
exemple. Alors, ce serait comme ¢a que I’on pourrait rétablir les notes en philosophie :
vous vous rapporterez a votre exercice pratique 12... Voila... [27 :00] Ce serait alors
pour la prochaine fois : construisez un motif, pas une figure parce qu’une figure, c’est
quelque chose de sensible ; construisez un motif quelconque a votre choix qui réunisse
les trois thémes, et eux seulement, de 1’infini du rapport et de la limite ; au besoin,
dessinez-le. Ce serait une expérience de pensée, vous voyez ?... Non ? Vous ne voulez
pasca?

Claire Parnet : On n’a pas cours la semaine prochaine.

Deleuze : Si, si, pour la semaine prochaine, oui, oui, pour la semaine prochaine. Si vous
voulez cette UV, pour la semaine prochaine. Voila... -- Oh, je signale que cette semaine,
c’est la derniere semaine ou je regois encore les petites fiches pour I’'UV. [28 :00] — Bon,
est-ce que ¢a y est vraiment ? Vraiment ? Je n’ai pas besoin de revenir la-dessus ?
Dommage.

Alors, passons, hélas, au second point. Voyez comme il s’enchaine avec le premier car
j’ai dd évoquer la notion de limite. En effet, pour rendre compte de I’immanence de
I’infini dans le rapport, encore une fois, ca me parait, plus je répéte ca, c’est curieux, plus
je me dis, mais en effet, c’est trés important la thése suivant laquelle il y a une
immanence de 1’infini dans le rapport. Remarquez, voila, je précise, je reviens encore a
mon « premi€rement » pour vous faire sentir I’importance.

Ben, je crois, par gott d’abord, [29 :00] la logique des rapports, des relations, est une
chose fondamentale pour la philosophie, et hélas, la philosophie frangaise ne s’est jamais
trés intéressée a cet aspect. Mais la logique des relations ¢a a été une des grandes
créations des Anglais et des Américains. Mais je dirais, il y a eu deux stades. Il y aun



stade qui est trés connu qui est précisément le stade enfin, mettons, anglo-saxon de la
logique des relations telle qu’elle se fait a partir de [Bertrand] Russel, c’est-a-dire telle
qu’elle se fait a la fin du 19¢me siecle, début 20eéme. Or, cette logique des relations
prétend se fonder sur ceci : I’indépendance du rapport par rapport a ses termes, mais cette
indépendance du rapport par rapport a ses termes, cette autonomie du rapport par rapport
a ses termes, se fonde [30 :00] sur des considérations finies. Elle se fonde sur un
finitisme. Par exemple, Russel a méme une période atomiste pour développer sa logique
des relations.

Voyez, je dis, ce que je veux dire : Ce stade avait été préparé par un stade tres, tres
différent. Je dirais le grand stade classique de la théorie des rapports, ce n’est pas du tout
comme on dit ; on dit qu’avant, ils confondaient logique des relations et logique
d’attribution, ils confondaient les deux types de jugement : le jugement de relation (Pierre
est plus petit que Paul), et le jugement d’attribution (Pierre est jaune ou blanc ou rouge),
donc ils n’avaient pas conscience des rapports. Ce n’est pas du tout ¢a, ce n’est pas du
tout ca. Dans la pensée dite classique, il y a une grande [31 :00] conscience, il y a une
prise de conscience fondamentale de I’indépendance du rapport par rapport aux relations,
seulement cette prise de conscience passe par 1’infini. La pensée du rapport en tant que
pur rapport ne peut se faire que par référence et par appel a I’infini. Encore une fois, c’est
ca une des grandes originalités du 17¢me siecle.

Bon, alors je reviens a mon second théme. Vous vous rappelez, mon second théme, c’est
I’individu est puissance. La je viens de commenter trés vaguement, de donner comme le
ton de la formule : I’individu est rapport, I’individu n’est pas substance ; [32 :00] il est
rapport. Mon second terme, c’était, vous vous rappelez, I’individu n’est pas forme, il est
puissance. Pourquoi ¢a s’enchaine ? C’est que ce que je viens de dire sur le rapport
différentiel 0/0 n’est pas égal a zéro, mais tend vers une limite, je dis immédiatement :
considérez que lorsque vous dites ca, et lorsque vous lancez le concept trés particulier, 1a
aussi que les mathématiciens plus tard dénonceront. Mais s’ils avaient raison de le
dénoncer, est-ce que cela ne reste pas un concept philosophique fondamental ? Lorsque
les philosophes et les mathématiciens du 17¢éme lancent ce théme de tendre vers une
limite, la tension [33 :00] vers une limite, toute cette idée de la tendance au 17¢éme siécle,
que vous retrouvez, par exemple, chez Spinoza au niveau d’un concept spinoziste, celui
de conatus -- chaque chose tend a persévérer dans son étre, chaque chose

s’efforce puisque s’efforcer, en latin, ¢a se dit conor, conatus, 1’effort ou la tendance --
voila que la notion de limite est définie en fonction d’un effort, et la puissance, ¢’est
quoi ? C’est exactement ca, c’est la tendance méme ou 1’effort méme en tant [34 :00]
qu’il tend vers une limite. C’est donc le concept -- 14, nous nous trouvons devant encore
un nouveau concept ; je voudrais que vous sentiez a quel point tous ces concepts sont liés
du point de vue d’une création conceptuelle -- tendre vers une limite, c’est ¢a la
puissance. Concrétement, on vivra comme puissance tout ce qui est saisi sous 1’aspect de
tendre vers une limite.

Vous voyez, je dis, si la limite est saisie a partir de la notion de puissance, a savoir tendre
vers une limite, en termes de calcul infinitésimal tout petit, tout rudimentaire, de
vulgarisation, eh, ben oui, le polygone qui multiplie ses cotés tend vers une limite



[35 :00] qui est la ligne courbe. La limite, ¢’est précisément le moment ou la ligne
angulaire, a force de multiplier ses coOtés, [rejoint] -- est-ce qu’on peut dire rejoint ? Non,
puisque c’est a I’infini -- mais tend vers une limite. C’est donc la tension vers une limite
qui maintenant implique I’infini. Le polygone, en tant qu’il multiplie ses c6tés a I’infini,
tend vers le cercle.

Je dis et je voudrais presque réver devant vous exactement comme pour le théme
précédent. Quel changement dans la notion de limite ca fait intervenir parce que la limite,
c¢’était une notion bien connue ? Mais on ne parlait pas de tendre vers une limite. [36 :00]
La limite, ¢’est un concept philosophique clé. Toujours dans mon effort pour que notre
travail vous serve un peu a voir ce qui intervient comme création en philosophie, je
prends ¢a a nouveau comme lieu d’une création de concept parce que, par exemple, se
fait une véritable mutation du point de vue de la pensée dans la maniere de penser un
concept. Limite, qu’est-ce que c¢’était ? Les Grecs ont un mot, et je le cite en méme temps
des mots étrangers parce que c’est tres utile parfois dans un texte ; on le voit écrit en grec,
ce mot, parce qu’il est trés important dans la philosophie grecque, c’est péras. [Deleuze
[’épéle]. Péras, en grec ancien, c’est la limite. Mais qu’est-ce qu’ils appellent limite au
plus simple ? Il y a toutes sortes de théories [37 :00] de la limite, et méme Platon fera une
grande théorie de la limite. Tiens, Platon fait une grande théorie de la limite. Il faut s’y
intéresser.

Mon objet, vous le voyez bien. Pour que vous suiviez bien, c’est de m’interroger sur cette
conception de la limite avant le 17&me si€cle qui était évidemment d’une tout autre
nature. Or c’est tout simple ; je veux dire, si compliquée que soit la théorie méme de
Platon, il y a un point sur lequel tout le monde peut comprendre : qu’est-ce qu’ils
appellent des limites, les géomeétres a ce moment-1a ? Les limites, c’est les contours, ¢’est
des contours, c’est des points, c’est des termes, voila. La limite, ¢’est un terme, un
terminus. [38 :00] Un volume a pour limite des surfaces. Par exemple, un cube est limité
par quatre carrés... Six ! Six ! [Rires] Six carrés... Quelque chose me génait : six carrés.
Voila, ouf ! Un segment de droite est limité par deux points. Voila, je ne m’aventure pas
plus loin parce que... [Rires] [Pause]

Platon dans un ouvrage [39 :00] trés beau qui s’appelle Le Timée fait une grande théorie
des figures et de leurs limites congues comme contours. [ Voir la discussion de la Timée
lors des séances sur Leibniz, le 10 et le 17 mars 1987] Et pourquoi cette conception de la
limite comme contour peut étre considérée comme a la base de ce qu’on pourrait appeler
une certaine forme d’idéalisme ? Suivez-moi bien. Forcément cela se concilie trés bien :
la limite c’est le contour de la forme, que la forme soit purement pensée ou qu’elle soit
sensible. De toutes maniéres, on appellera limite le contour de la forme, et ¢a se concilie
trés bien avec un idéalisme parce que, si la limite c’est le contour de la forme apres tout,
et a la limite, [40 :00] qu’est-ce que ¢a peut me faire ce qu’il y a entre les limites ? Que je
mette du sable, du bronze ou de la matiére pensée, de la matiere intelligible, entre mes
limites, ce sera toujours un cube, ce sera toujours un cercle. [ Pause]

En d’autres termes, I’essence, c’est la forme méme rapportée a son contour. Je pourrais
parler du cercle pur parce qu’il y a un pur contour du cercle. Je pourrais parler d’un cube



pur, [41 :00] sans préciser de quoi il s’agit. Et je les nommerais idée du cercle, idée du
cube. D’ou I’'importance de cette conception du péras-contour, dans la philosophie de
Platon ou I’idée, ce sera trés exactement -- trés exactement, non parce que c’est tellement
plus compliqué que ce que je dis, j’en tire un tout petit truc — 1’idée, ¢a sera la forme
rapportée a son contour intelligible. Vous voyez ? En d’autres termes, dans I’idée de la
limite-contour, la philosophie grecque trouve une confirmation trés fondamentale pour sa
propre, [42 :00] dirais-je, sa propre abstraction. Non pas qu’elle soit plus abstraite qu’ une
autre philosophie, mais elle voit la justification de 1’abstraction, telle qu’elle la congoit, a
savoir 1’abstraction des idées. [Pause]

Bon, ca, je viens de dégager la conséquence philosophique de cette idée de la limite-
contour. L’individu ce sera, des lors, la forme rapportée a son contour. Si je cherche sur
quoi s’applique pratiquement une telle conception, je dirais, pour reprendre 1a un peu des
choses dont on avait parlé un peu précédemment a propos de la peinture par exemple, je
dirais que la forme rapportée a son contour, c’est par excellence un monde [43 :00]
sensible de type tactilo-optique, tactile-optique. [Voir les discussions du tactile-optique
lors de la séance sur Spinoza le 27 janvier 1981.] La forme optique est rapportée, ne
serait-ce que par 1’oeil, ne serait-ce indirectement, a un contour tactile. Alors ¢a peut étre
le doigt de I’esprit pur ; le contour a forcément une espece de référence tactile, et si on
parle du cercle comme pure idée ou du cube comme pure idée, dans la mesure ou on le
définit par son contour et on rapporte la forme intelligible a un contour, il y a une
référence -- si indirecte qu’elle soit --, & une détermination tactile.

Et 14, je retrouve confirmation encore une fois : il est compleétement faux, une fois de
plus, de définir le monde grec comme [44 :00] le monde de la lumiére ; ¢’est un monde
optique, bien sir, c’est méme ¢a qu’ils ont découvert, ils ont amené en art, en
philosophie, un monde optique, mais pas du tout un monde optique pur. Le monde
optique que les Grecs promeuvent est déja suffisamment attesté par le mot dont ils se
servent pour parler d’idée : eidos, eidos qui est un terme qui renvoie a la visualité, qui
renvoie au visible, la vue de I’esprit. Mais cette vue de I’esprit n’est pas purement
optique. Elle est optique-tactile. Pourquoi ? Parce que la forme visible est rapportée, ne
serait-ce qu’indirectement, au contour tactile.

Et I’expérience pratique, alors, ce n’est pas étonnant [45 :00] que quelqu’un qui réagira
contre 1’idéalisme platonicien, au nom méme d’une certaine inspiration technologique,
c’est Aristote. Mais si vous considérez Aristote, 1a la référence tactile du monde optique
grec apparait de toute évidence dans une théorie toute simple qui consiste a dire que la
substance, ou du moins les substances sensibles, sont un composé de forme et de matiere,
et c’est la forme qui est ’essentiel. C’est la forme qui est ’essentiel, et la forme est quoi ?
Eh bien, précisément, elle est rapportée a son contour, et I’expérience constamment, assez
constamment invoquée par Aristote, c’est quoi ? C’est le sculpteur. C’est le sculpteur,

[46 :00] et ca doit nous intéresser beaucoup parce que la statuaire grecque a la plus
grande importance dans ce monde optique ; c’est un monde optique, mais de sculpture,
c’est-a-dire ou la forme est déterminée en fonction d’un contour, ou la forme optique est
déterminée en fonction, ne serait-ce qu’indirecte, d’un contour tactile. Tout se passe
comme si la forme visible était impensable hors d’un "moule" tactile. Et ¢a c’est



10

I’équilibre grec. C’est son équilibre a lui. C’est une espece d’équilibre... [Interruption de
[’enregistrement] [46 :42]

Partie 2

Georges Comtesse : ...la possibilité méme de voir I’eidos comme conditionné par la
séparation de I’ame et du corps sensible...

Gilles Deleuze : Oui, ah ben, non, je croyais que tu [47 :00] m’avais... Ce n’est peut-€tre
que j’ai été trop vite. Je veux dire, ¢a c’est la lettre du texte, tu as completement raison.
L’eidos est saisie par I’ame, et ¢a ne nous dit encore rien. C’est-a-dire, 1’eidos, 1’idée pure
n’est évidemment saisissable que par I’ame pure. Ma question est tout a fait autre, a
savoir que comme 1’ame pure, nous ne pouvons en parler, selon Platon lui-méme, que par
analogie vu que notre ame, nous ne 1I’expérimentons qu’en tant qu’elle est liée a un corps,
nous ne pouvons en parler que par analogie. Donc, du point de vue de 1’analogie, j’aurais
toujours a me dire : d’accord, c’est I’ame pure qui saisit I’idée pure, rien de corporel la-
dedans. C’est une saisie purement intellectuelle ou spirituelle. Mais cette ame pure

[48 :00] qui saisit I’idée, est-ce qu’elle procéde a la maniere d’un oeil -- "a la maniere de"
-- ou est-ce qu’elle proceéde aussi a la maniere d’un toucher, toucher qui serait alors
purement spirituel, tout comme "oeil" qui serait purement spirituel ? C’est-a-dire, cet ceil,
c’est le troisieme ceil, tout comme ce toucher, ce serait le onzieme doigt. Ce serait
"manicre de dire", mais il faut bien I’analogie. Il faut bien a Platon des raisonnements
analogiques.

Alors toute ma remarque consiste a dire : I’ame pure, elle n’a pas plus, en toute réalité,
elle n’a pas plus d’ceil que de toucher ; elle est en rapport avec les idées. Tu as
complétement raison, mais ¢a n’empéche pas que le philosophe, pour parler précisément
de cette appréhension de 1’idée par I’ame, doit se demander quel est le role -- on dirait,
alors, toujours pour parler grec — quel est le role d’un [49 :00] analogon d’ceil et d’un
analogon de toucher, d’un analogue d’ceil et de toucher dans la saisie de I’idée ? A quoi
je réponds, il y a bien ces deux analoga... [Rires, et rire de Deleuze] il y a bien ces deux
analogues car, car I’idée est constamment dit "vue par I’ame" (encore que I’ame n’est pas
Dieu), mais en méme temps, cette idée-pure forme vue par I’ame, n’est vue par I’ame que
dans la mesure ou elle se référe aussi a un contour qui est constitué, qui est élément
constituant de la forme vue, et ce contour renvoie a un analogue de toucher. D’accord?...
Pas tout a fait.

Comtesse : Parce que précisément la limite chez Platon n’est pas simplement [56 :00] le
contour d’une forme, [Deleuze : d’accord, d’accord] c’est aussi la force qui contient une
puissance infinie. La puissance infinie que la limite contient en tant que force, Platon la
ressent comme une puissance littéralement démoniaque. [Deleuze : La, ben oui, 13, on est
d’accord] C’est une puissance terrifiante. Et la puissance qui a provoqué I’union mortelle
de I’ame et du corps dont la philosophie est la séparation.

Deleuze : Oui, mais alors tu me dépasses mais en me donnant encore plus raison que je
n’aurais voulu avoir raison parce que cela revient a dire : attention, Platon a trés fort un



11

pressentiment d’une toute autre conception de la limite qui ne serait plus la limite
contour, mais précisément elle lui parait plus ou moins démoniaque parce que tout
dépend des textes -- d’accord, d’accord -- et ¢’est ce monde qu’il faut a la fois, bien sir,
contempler, mais conjurer. Tu vois, il s’en sauvera par le contour, méme s’il y a chez lui
des textes qui préparent une tout autre conception de la limite. Et 13, je croyais que tu
allais foncer la-dessus parce que c’est trés important. En effet, ce que tu dis, ¢’est comme
si c’est des petites notations sur... Je veux dire, ¢’est trés subtil. Vous me corrigez. ..
Comtesse 1a, il vient de me donner, il me semble, un exemple ou il corrige de lui-méme
ce que je dis. En effet, c’est tellement plus compliqué, ¢a d’accord. C’est tres compliqué.
Ca n’empéche pas... C’est une direction. Si vous croyez que je dis une vérité absolue,
non, je ne dis pas une vérité absolue. Je dis ce qui me parait une tendance de cette pensée
grecque. Mais c’est toujours plus compliqué que ce que 1’on dit, vous voyez ? [52 :00]
[Pause] Bon, voila, c’est ¢a cette conception de... cette premiere conception de la limite-
contour.

Or qu’est-ce qui se passe lorsque pour que, quelques siécles plus tard, on se fasse de la
limite une tout autre conception, et que les signes les plus divers nous en viennent, nous
en viennent de tous les cotés ? Si bien que je numérote mes exemples :

Premier exemple avec les Stoiciens, premier exemple. Les Stoiciens s’en prennent tres
violemment, d’apres les textes d’eux qui nous restent, [53 :00] s’en prennent violemment
a Platon, et je vous demande dans tous les exemples que je vais prendre d’avoir, vous, en
arriere-pensée, que ¢a va peut-étre, d’une certaine maniére, pas exclusive, ¢a va culminer,
tous ces courants, tous ces exemples que je donne, avec Spinoza.

Donc, premier exemple, les Stoiciens. Les Stoiciens, ce ne sont pas les Grecs ; ils sont au
pourtour du monde grec. Au fond, on pourrait toujours raffiner et dire que ¢a va étre
important. I1s sont sur les contours du monde Grec. Et ce monde grec a beaucoup changé
aussi ; il a tellement crevé a la lettre sous le théme de la rivalité des cités déterminées
qu’il y a eu le réve d’Alexandre. Il y a eu un probléme alors [54 :00] du monde grec,
comment faire le monde grec ? Bon, c¢’était autre chose que comment faire 1’Europe, chez
les Grecs. Vous savez, ¢ca engageait plein de choses, on ne peut pas comprendre Aristote
ou on ne peut pas comprendre les néo-platoniciens si vous n’avez pas quand méme de
vagues idées sur tout ce qui se passe dans I’histoire & ce moment-la.

Or, voila que ces Stoiciens qui sont a peine des Grecs, qui sont a moitié¢ des barbares, a
moitié¢ des Grecs, qui sont vraiment des drdles de gens, attaquent Platon, et a partir de
quoi ? Pourtant ce n’est pas que Platon manquait d’idées déja venues de 1’Orient ; ce
n’étaient pas les mémes, il faut croire, ou alors il y a un nouveau flux oriental. Il y a un
grand auteur allemand qui a fait un livre, qui est une merveille, et qui s’appelle La Grece
entre les bras de |’Orient, pour désigner cette époque justement [55 :00], cette époque qui
commence avec le Stoicisme, 1’ancien Stoicisme -- C’est un beau titre, La Grece entre les
bras de 1’Orient [1l s’agit du livre de Josef Strzygowski, La Gréce dans les bras de
I’Orient (Hellas in der Orients Umarmung [Munich, 1902]) ; référence fournie avec nos
remerciement par David Lapoujade, Sur Spinoza (Paris : Minuit, 2024)], -- Eh, bien, ces
Grecs pas grecs, ces Stoiciens, qu’est-ce qu’ils disent ?



12

Ils disent : mais c’est bizarre, ¢’est trés bizarre comme... : Platon et les Idées, ce n’est pas
ca qu’il nous faut, ce n’est pas qu’il nous faut, ¢’est une conception insoutenable.
Finalement, ils disent, le contour de quelque chose, qu’est-ce que c’est ? Le contour de
quelque chose, c’est du non-étre. En effet, le contour de quelque chose, c’est 1’endroit ou
la chose cesse d’étre. Le contour du carré, ce n’est pas du tout la ou est le carré. [56 :00]
Vous voyez comme c’est fort comme objection. Les grandes objections, elles sont
toujours tres simples. Ils prennent a la lettre ce Platonisme que j’ai esquissé tres
sommaire[ment], a savoir : la forme intelligible, c¢’est la forme rapportée a un pacte
spirituel, c’est-a-dire c’est la figure rapportée au contour. Ou bien I’expérience du
sculpteur. Ils diront aussi bien, contre Aristote, mais I’exemple du sculpteur, c’est
completement artificiel, le moule du sculpteur. Ce n’est pas naturel ! La nature n’a jamais
procédé par moulage. Ce qui a I’air tres simple, mais ce qui est fort, quand on arrive a
dire de quelqu’un : ah bien, oui, il prend des exemples, mais ces exemples ne sont pas
pertinents. Si on veut savoir, disent les Stoiciens, si on veut comprendre quelque chose
aux problémes de limites, on ne peut pas prendre [57 :00] le cas du sculpteur puisque le
probléme du sculpteur, ¢’est un probléme de pur artifice, a savoir mouler quelque chose.
Dans quel cas est-ce que la nature procede avec des moules ? Elle ne procede pas avec
des moules, la nature ; ou bien, il faudrait les compter. C’est sirement dans les
phénomenes superficiels que la nature procede avec des moules. Ce sont des phénomenes
dits superficiels précisément parce qu’ils affectent les surfaces, mais la nature, en
profondeur, ne procéde pas avec des moules.

Par exemple, quand j’ai le bonheur d’avoir un enfant qui me ressemble, je n’ai pas
envoy¢ un moule. [Rires] Remarquez que des biologistes se sont accrochés a 1’idée du
moule, il y a des biologistes, je pense, jusqu’au 18¢me siecle, qui ont insisté sur le
spermatozoide analogue a un moule ; ce n’est pas bien raisonnable. [58 :00] [Le Comte
de] Buffon la-dessus avait de grandes idées. Tiens, ¢ca me fait dériver, mais ¢a ne fait
rien : Buffon disait que si 1’on veut comprendre quelque chose a la production du vivant,
il faudrait s’¢lever jusqu’a I’idée d’un moule intérieur. Formidable, ¢a ! Le concept de
Buffon, "moule intérieur" pourrait nous servir. Un moule intérieur, ¢a veut dire quoi ? 1l
dit, évidemment — 14, je cite Buffon presque mot a mot, il avait une grande idée --c’est
génant parce qu’on pourrait aussi bien parler d’une surface massive. Il dit que le moule
intérieur, ¢’est un concept contradictoire. Il y a des cas ou on est forcé de penser par
concept contradictoire. Le moule, par définition, il est extérieur. Il concerne les surfaces.
On ne moule pas I’intérieur. Si vous moulez I’intérieur, ¢’est que vous avez mis
I’intérieur a I’extérieur. [Sur Buffon et la modulation, voir Francis Bacon. Logique de la
sensation (Paris : Seuil, 2002) p. 126, note 128]

Bon, alors, c’est dire que, pour le vivant déja, le theme du moule [59 :00] ne marche pas.
Pourtant il y a bien une limite du vivant. Les Stoiciens sont en train de tenir quelque
chose de trés fort : la vie ne proceéde pas par moulage. Aristote a pris des exemples
artificiels. Et sur Platon, ils se déchalnent encore plus sauvages, les Stoiciens : ils disent,
mais vous comprenez, qu’est-ce que c’est ces histoires, 1’idée du carré, comme si c’était
sans importance que le carré soit fait en bois, ou en marbre, ou en ce que vous voulez ?
Mais ¢a compte beaucoup. C’est un sale truc, disent les Stoiciens. Quand on définit une
figure par ses contours, a ce moment-1a, tout ce qui se passe a I’intérieur, c’est pareil.



13

C’est a cause de ¢a, disent les Stoiciens, [60 :00] que Platon a pu abstraire 1’idée pure. Ils
dénoncent une espece de tour de passe-passe. Alors, c’est tres injuste quant a Platon,
é¢videmment.

Moi, ce qui m’intéresse, ce n’est pas si c’est juste ou pas quant a Platon ; c’est : qu’est-ce
qu’ils ont a dire, eux ? Et 1a, cela cesse d’étre simple, ce qu’ils ont & dire. Comprenez ?
Ils sont en train de se faire de la limite une tout autre image. Et, en effet, quel est
I’exemple, qu’est-ce qu’ils vont opposer au sculpteur d’ Aristote, c¢’est-a-dire au moule
extérieur, a la figure optique-tactile ? Ils vont opposer des problemes de vitalité ;
problemes de vitalité de quel type ? Ou s’arréte 1’action ? Tiens, ce n’est pas "ou s’arréte
[61 :00] la forme ?" ; Réponse : "au contour". La forme s’arréte au contour, d’accord. Ce
n’est pas qu’ils contredisent, ca. Mais ¢a, ¢ca n’a aucun intérét de dire ¢a. Pas intéressant
parce que la question, ce n’est pas du tout ou s’arréte une forme, parce que c’est déja une
question abstraite et artificielle. La vraie question c’est : ou s’arréte une action ? Or 1a,
vous n’allez pas pouvoir designer les contours. Qu’est-ce que ¢a veut dire ¢a ?

Il y aun trés beau texte. Deuxiéme exercice pratique : toute chose a-t-elle un contour ?
Bibliographie de 1’exercice pratique : un grand auteur américain actuel qui s’appelle
[Gregory] Bateson [62 :00] a écrit dans un livre en deux tomes, récemment traduit en
frangais, un tres beau livre qui s’appelle : Vers une écologie de [’esprit [Steps to an
Ecology of Mind] ou il y a un texte admirable sur le langage des dauphins et toutes sortes
d’autres choses a la fois récréatives et instructrices. C’est un génie Bateson, ¢’est un tres
grand homme. Eh bien, il y a un tout petit texte trés amusant qui s’appelle "toute chose a-
t-elle un contour ?". Il prend des exemples, il parle avec sa fille qui n’est pas trés maline.
[Rires] Il dit : eh bien, oui, tu vois on parle en ce moment, est-ce que notre conversation a
un contour ?

C’est intéressant, ¢a, parce que lorsqu’un prof vous reprochait, du temps ou vous en
faisiez encore, mais ¢a va revenir, du temps ou vous faisiez des devoirs, des [63 :00]
dissertations, lorsqu’un prof vous reprochait de sortir du sujet -- hors du sujet, prenons a
la lettre, en dehors du sujet -- est-ce que ¢a veut dire que le sujet a un contour ? Peut-étre.
Sinon est-ce que ¢a voudrait dire hors limites ? Est-ce que c’est spatial ? A premiere vue,
ca a I’air spatial. Mais est-ce que c’est le méme espace ? Est-ce que le hors limites et le
hors du contour, est-ce que ¢’est le méme espace ? La conversation a-t-elle un contour ?
Mon cours d’aujourd’hui a-t-il un contour ? Ma réponse est oui, il a un contour, il a un
fort contour. On peut le toucher. Bon, on a abordé ce probléme un peu : [64 :00] est-ce
que toute forme picturale a un contour ? Pas siir !

Enfin revenons a ces stoiciens. J’oublie Bateson, voyez c’était un probléme : Quels sont
les sens différents de "hors du sujet". C’est notre deuxiéme exercice pratique. Donc dans
la semaine prochaine vous devez me remettre deux exercices pratiques. [Rires] N’oubliez
pas, et dessinez le contour d’une conversation. Vous verrez s’il vous faut un trait fermé
ou pas. Alors, bon, qu’est-ce que c’est leur exemple favori ? C’est : jusqu’ou va [65 :00]
I’action d’une graine ? C’est bon, ¢a rudement bon ! Une graine a une limite mais une
limite de quoi ? Pas de figure quand méme ? Si, elle a bien un contour, une graine, mais
ce n’est pas de ¢a dont il est question. Sans doute alors, est-ce qu’il y aurait deux limites ?



14

La graine, je peux bien avec mon doigt en suivre le contour, mais qu’est-ce que j’aurai
saisi de la graine ? Lorsque j’apprends ensuite qu’une graine perdue dans un mur est
capable de faire éclater ce mur. Ah, la graine de tournesol fait sauter mon mur, une chose
qui avait un si petit contour. Jusqu’ou va la graine de tournesol, est-ce que ¢a veut dire,
[66 :00] quelle est sa surface ? Non, disent les Stoiciens, la surface, c’est 1 ou se termine
la graine. La surface, ¢a énonce exactement dans leur théorie de 1’énoncé, ils diront que
¢a énonce exactement ce que la graine n’est pas, c’est-a-dire la ou la graine n’est plus,
mais sur ce qu’est la graine, ¢a ne nous dit rien.

Dong, ils sont trés fort quant a Platon. Ils vont arriver et ils diront de Platon que, avec sa
théorie des idées, il nous dit tres bien ce que les choses ne sont pas, mais il ne nous dit
rien sur ce que sont les choses. Les Stoiciens lancent triomphants : les choses sont des
corps, des corps et pas des idées. Les choses sont des corps, ¢a veut dire quoi ? Ca veut
dire que les choses sont des actions, et la limite de quelque chose, ¢’est la limite de son
action, et ce n’est pas le contour de sa figure. [67 :00]

Exemple encore plus simple : Vous marchez dans la forét, eh ? Vous marchez dans la
forét touffue, en d’autres termes, dans la forét puissante, et vous avez peur, et enfin vous
arrivez, vous voyez, la forét, et petit a petit, la forét s’est éclaircie, vous étes content, et
vous arrivez a un endroit et vous dites "ouf, voici la lisiére". La lisiére de la forét, c’est
une limite. Si c’est une limite, bon, d’accord. Est-ce que ¢a veut dire que la forét se
définit par son contour ? [68 :00] C’est une limite de quoi ? Est-ce que c’est une limite de
la forme de la forét ? On peut le dire, ce n’est pas qu’on ne puisse pas le dire, on peut le
dire, mais c’est un genre de limite qui est mal défini comme limite de la forme de la forét.
En fait, c’est quoi ? C’est une limite de I’action de la forét, ¢’est-a-dire que la forét qui
avait tant de puissance arrive a la limite de sa puissance, elle ne peut plus mordre sur le
terrain, elle s’éclaircit. Elle s’éclaircit, et ce qui montre que ce n’est pas un contour, c’est
que vous ne pouvez méme pas assigner le moment précis ou ce n’est plus la forét. Est-ce
que vous ¢étiez déja dans les sous-bois ? Comment vous étes passé de la forét au sous-bois
et du sous-bois au taillis, tout ¢a ? C’est, tiens, je n’ai pas besoin [69 :00] de me forcer
beaucoup pour dire : I y avait tendance, et cette fois, la limite n’est pas séparable, une
espece de tension vers la limite.

C’est une limite dynamique qui s’oppose a la limite contour. La chose n’a pas d’autre
limite que la limite de sa puissance ou de son action. La chose est donc puissance et pas
forme. La forét ne se définit pas par une forme, elle se définit par une puissance :
puissance de faire pousser des arbres jusqu’au moment ou elle ne peut plus. D’ou la
question que j’ai a poser a la forét, ce n’est pas : quelle est ta figure et quels sont les
contours ? Je ne peux répondre qu’en disant les contours. La seule question que j’ai a
poser a la forét c’est : quelle est ta [70 :00] puissance ? C’est-a-dire : jusqu’ou iras-tu ?

Voila ce que les Stoiciens découvrent et ce qui les autorise a dire : tout est corps.
Comprenez, lorsqu’ils disent que tout est corps, ils ne veulent pas dire simplement que
toutes les choses sont sensibles, parce qu’ils ne sortiraient pas du point de vue
platonicien. S’ils définissaient la chose sensible par forme et contour, ¢a n’aurait aucun
intérét. Mais quand ils disent que tout est corps, qu’est-ce qu’ils veulent dire ? Ils veulent



15

dire des choses tres simples. Un cercle ne s’étend pas dans 1’espace, ne s’étend pas, la
tension toujours. Un cercle ne s’étend pas dans 1’espace s’il est en bois ou en marbre. Un
cercle ne s’étend pas dans ’espace de la méme facon. [71 :00] Bien plus, tout est corps,
signifiera qu’un cercle rouge et un cercle bleu ne s’étendent pas dans 1’espace de la méme
facon, chose que tous les peintres et méme plus que les peintres savent bien.

Donc c’est la tension, et alors ils vont définir — c’est un coup de génie — les anciens
Stoiciens, ils vont définir les choses par quoi ? Quand ils disent que toutes les choses sont
des corps, ils veulent dire que toutes les choses se définissent non pas par forme ou
contour, mais par, dans leur langage, tonos, tonos, c’est-a-dire I’espece d’effort contracté
qui définit la chose. Si vous ne trouvez pas la contraction, la force contractée, la force
embryonnée qui est dans la chose, si vous ne trouvez pas la chose, vous ne connaissez pas
[72 :00] la chose, ce que Spinoza reprendra [72 :00] bien longtemps apres avec "qu’est-ce
que peut un corps ?", "qu’est-ce que peut un corps ?" Voila mon premier exemple juste
pour vous faire sentir que la notion de limite change complétement de sens.

Deuxieme exemple. La, je I’avais abordé¢, mais c’est toujours dans mon souci de préparer
la au second semestre ce qu’on fera un peu sur la peinture Apres les Stoiciens, au début
du christianisme, et pourtant pas forcément chez des auteurs chrétiens, se développe vers
le deuxiéme, troisieéme siecle apres Jésus Christ un type de philosophie tres
extraordinaire, sirement extrémement nouveau qui, lui aussi est au nouveau monde grec
et qu’on appelle [73 :00] I’école néo-platonicienne. Et 1a je voudrais montrer que le
préfixe néo-, de néo-platonicien, est particulierement bien fondé parce que, bien sir, ¢’est
en s’appuyant sur des textes, et notamment, je suppose, des textes auxquels Comtesse
faisait allusion, c’est en s’appuyant sur des textes de Platon extrémement importants que
les néo-platoniciens vont complétement décentrer tout le platonisme. Si bien que, en un
certain sens, on pourrait dire que ¢a y €tait déja chez Platon. Seulement ¢a y était comme
pris dans un ensemble qui n’était pas celui-la.

Un des plus grands platoniciens, Plotin. Or, Plotin, de Plotin on en a recueilli une espéce
de grand livre-cours, trés admirable, qui s’appelle [74 :00] et qu’on a intitulé les
Ennéades. Ben, je vous conseille, pour ceux que ¢a intéresse, de parcourir comme ¢a au
hasard, sans rien savoir sur Plotin, un texte admirable du point de vue qui nous occupe
qui est [’Ennéade 1V, livre cing, le livre cinq de la quatriéme Ennéad. Vous verrez une
espece de prodigieux cours ou discours ou méditation poétique sur quoi ? Sur la lumiére,
sur la lumiere, un texte admirable, un texte prodigieux ou Plotin va essayer de montrer
que la lumiére ne peut étre comprise [75 :00] ni en fonction du corps émetteur, ni en
fonction du corps récepteur. Et son probléeme c’est : la lumiére fait partie de ces choses
bizarres qui vont étre, pour Plotin, les vraies choses idéales. -- La il y a une espece de
court-circuitage de Platon trés, trés étonnant. -- La lumiére fait partie de ces choses
idéales qu’on reconnait a ceci : qu’on ne peut plus dire, elle commence 1a et elle finit Ia.
Ou finit une lumiere ? Quelle histoire ! C’est un texte prodigieux.

Vous me direz, pourquoi trois siecles avant on ne pouvait pas faire ce texte ? Ah, onn’en
sait rien ; si on ne comprend rien a ces trucs-1a, on comprend tout, je crois, de la pensée et
du mouvement de la pensée. Pourquoi est-ce dans le monde [76 :00] dit alexandrin que



16

vont proliférer ces méditations sur la lumiére pure ? Je dis que c¢’est comme un manifeste,
on pourrait I’appeler manifeste pour un monde optique pur. La lumicre n’a pas de limite
tactile, et pourtant il y a bien une limite, une limite trés particuliére, mais pas du tout une
limite telle que je puisse dire que ca commence 1a et ¢a finit 1a. Non, je ne pourrais dire
ca. En d’autres termes, la lumiére va jusqu’ou va sa puissance.

En d’autres termes, Plotin est a la fois hostile aux Stoiciens, il se dit Platonicien. Mais
pressentez I’espece de retournement du platonisme [77 :00] qu’il est train de faire. Je
crois que c’est avec Plotin que commence, en philosophie, un monde optique pur. Les
idéalités ne seront plus qu’optiques, c’est-a-dire elles seront lumineuses, sans aucune
référence tactile. D¢s lors, la limite optique est d’une toute autre nature. La lumiére
fouille les ombres. Et I’ombre, est-ce qu’elle fait partie de la lumiere ? Oui, elle fait partie
de la lumiere, et vous aurez une gradation lumiere-ombre ou ombre lumiere qui
développera ’espace. Et qu’est-ce qu’ils sont en train de trouver ? Que, plus profond que
I’espace, il y a la spatialisation, que 1’espace n’est jamais... [78 :00] et ¢a, Platon ne le
savait pas.

La-dessus, quand cette idée s’impose, d’une spatialisation plus profonde que 1’espace, on
peut toujours se mettre a relire Platon et a dire, mais oui, [ Deleuze rit] mais oui, il y a
mille textes de Platon qui préparaient ¢ca. Mais c’est 1a ou j’invoque toujours la nécessité
d’un tact en philosophie. Si vous dites que c’est déja dans Platon, vous vous privez de
beaucoup de joie, et puis vous étes amené... un pas de plus et vous faites des contresens
énormes. C’est dans Platon, mais virtuellement. Il y a des textes de Platon sur la lumicre,
d’accord, d’accord. Vous trouvez tout ce que vous voulez ; a vous d’avoir une espece
d’art des nuances.

Ca n’empéche que si alors vous lisez les textes de Platon sur la lumiére, par exemple, fin
du livre VI de La République, et en face, les textes de Plotin que je vous cite, [79 :00] de
la quatrieme Ennéad, si vous les lisez face a face, vous voyez que, vous comprenez tout
de suite, vous ne savez pas pourquoi, mais vous acceptez immédiatement 1’idée qu’il
fallait quelques siccles entre un texte et ’autre, que ce n’est plus le méme monde. Vous le
savez de certitude avant de savoir pourquoi, que la maniére dont Plotin extrait ses textes
de Platon, et donc il développe pour lui-méme un théme de la lumiére pure, ne pouvait
étre platonicien parce que, encore une fois, le monde grec de Platon — 14, je dis ¢a pour
résumer, pour €tre plus simple -- n’était pas un monde qui €tait optique, mais un monde
tactile-optique, tandis que la découverte d’une lumiére pure et de la suffisance de la
lumiére pour constituer un monde, cela implique que, sous 1’espace, on ait découvert le
phénoméne de la spatialisation. [80 :00] Ca n’est pas une idée platonicienne, la
spatialisation de 1’espace, ou on peut en trouver des germes dans dans le Timée, mais
vous verrez que ce n’est pas... Non.

L’espace saisi comme le produit d’une expansion, c’est-a-dire que 1’espace est second par
rapport a I’expansion et pas premier, 1’espace est le résultat d’une expansion ; ¢a c’est
une idée trés bizarre qui, a mon avis, méme on pourrait dire, pour un Grec classique,
aurait été incompréhensible. Qu’est-ce que veut dire une expansion qui ne présuppose pas
déja un espace ? Pas facile comme idée. Il fallait découvrir 1a, il fallait que beaucoup de



17

choses passent, a commencer par un approfondissement du Pythagorisme, par I’idée
de..., par toutes sortes d’influences orientales. C’est une idée qui vient d’Orient. Je ne
sais pas pourquoi je dis ¢a ; je ne risque pas de me tromper beaucoup. Ca, ¢a sent
I’Orient, [81 :00] que la lumiére soit spatialisante, ce n’est pas elle qui est dans I’espace,
c’est elle qui constitue 1’espace. Ce n’est pas une idée grecque, ¢a. Vous savez, tout
commence... ¢a, on sent que... On dit, ah ben oui, ¢a non, ce n’est pas une idée de la-
bas ; ca vient d’ailleurs, ¢a. Il faut, quand vous lisez de la philosophie, il faut étre trés
sensibles a ces trucs-la. Bon.

Voila, troisieme exemple, apres les Stoiciens et les Grecs, encore quelques siecles apres.
Et 1a éclate -- 1a je vais vite parce que c’est comme une confirmation -- éclate... éclate
quoi ? Eclate une forme d’art qui a une importance trés, trés grande, a savoir I’art dit
byzantin. [82 :00] C’est un probléme pour les critiques d’art que de rechercher en quoi a
la fois I’art byzantin reste li¢ a I’art grec classique et, en méme temps et d’un autre point
de vue, rompt completement avec 1’art grec classique. Si je prends les analyses d’un des
meilleurs critiques a cet égard, un auteur autrichien, je crois bien, [Alois] Riegl, il dit une
chose extrémement rigoureuse, c’est un des meilleurs spécialistes de 1’art byzantin.

I1 dit, -- mais vous comprenez dans I’art grec, bien siir, ¢’est déja trés compliqué, mais en
trés gros, c’est en tres gros ce que je dis, c’est pour vous donner des points de repere —
[83 :00] vous avez un primat de I’avant-plan. La grande différence entre I’art grec et I’art
égyptien, c’est que dans I’art grec se fait la distinction d’un avant-plan et d’un arriére-
plan, tandis que dans I’art égyptien, en gros, en tres gros, les deux plans sont sur le méme
plan, par exemple, tout le bas-relief égyptien. — C’est trés sommaire ce que je dis 1a, ce
que je résume du point de vue de Riegl. — I1 dit, bon, se fait ce décalage dans 1’art grec,
c’est le temple grec, c’est ’avenement, dit Riegl, c’est une phrase trés agréable, c’est
I’avénement du cube. — C’est I’avénement [Deleuze hésite, ayant de la difficulté a parler)
C’est que je ne peux pas, parce que je suis enroué ; je ne peux pas hélas. — C’est
’avénement du cube, le cube, six faces, le cube, tandis que les Egyptiens, [84 :00] ¢’était
quoi ? C’est la pyramide, et la pyramide, ¢’est des surfaces planes, vous voyez ? ou que
vous vous mettez, vous étes toujours sur une surface plane. C’est embétant. La pyramide,
c’est un truc diabolique car ¢’est une maniére de cacher le volume. Trés bizarre !
Evidemment, ils foutent le volume dans un petit cube qui est la chambre funéraire, et ils
flanquent des surfaces planes, des triangles isoceles, pour cacher le cube. Les égyptiens
ont honte du cube. Le cube c’est I’ennemi, ¢’est le noir, ¢’est 1’obscur, c’est le tactile.
Alors, ils font ¢a ; bon, ¢’est sur le méme plan.

Les Grecs inventent un truc formidable, ils inventent le cube. Ils n’ont pas honte [85 :00]
du cube. IIs font des temples cubiques, c’est-a-dire qu’ils décalent I’avant-plan et
I’arriere-plan. Mais, dit Riegl, trés bien, regardez bien toutes les ceuvres grecques ; il y a
un primat de I’avant-plan, et le primat de ’avant-plan est li¢ a la forme parce que c’est la
forme qui a le contour. Bon, primat de I’avant plan, primat de la forme, rapport de la
forme avec le contour, ¢a ne fait qu'un. C’est pour ¢a qu’il définira le monde grec comme
un monde tactile-optique. [Pause] Vous me suivez ?



18

Les byzantins, alors, ¢a, c’est trés curieux. Voyez les mosaiques, ils les nichent, [86 :00]
ils les flanquent dans des niches, donc ils les reculent. Trés rigolo ¢a ! Et I’espace ?
Comme on dit, il n’y a pas de profondeur dans I’art byzantin, mais, pourquoi il n’y a pas
de profondeur dans 1’art byzantin ? Evidemment il n’y a pas de profondeur ; ¢’est pour
une raison trés simple, ¢’est que la profondeur, elle est entre I’image et moi. Un des
drames de I’art byzantin, ¢’est un drame moderne, a savoir qu’a cause de 1’appareil
photo, encore une fois, tout est venu des méfaits de la photo, on photographie les
mosaiques, c¢’est-a-dire on va se mettre a dix centimétres, c’est une honte ! c’est une
honte, il faudrait tuer les photographes puisque, par définition, c’est le contresens, c’est le
contresens, [87 :00] puisque toute la profondeur byzantine, c’est I’espace entre le
spectateur et la mosaique. Si vous supprimez cet espace, c’est comme si, je ne sais pas,
moi, c’est comme si vous regardiez un tableau hors de toute condition de perception.
C’est odieux.

Bon, vous comprenez, alors, en d’autres termes, les byzantins, I’air de rien, font un coup
de force énorme, a savoir ils mettent le privileége dans I’arriére-plan, et toute la figure va
sortir de I’arriere-plan. Toute 1’image va sortir de 1’arriére-plan. Mais a ce moment-la,
comme par hasard, la formule de la figure ou de I’image, ce n’est plus forme-contour.
Forme-contour, c¢’était pour la sculpture grecque. Ce n’est plus forme contour. [88 :00] Et
pourtant il y a bien une limite, et pourtant vous me direz, il y a bien des contours, méme
dans les mosaiques, c’est treés net les contours, mais ce n’est pas ¢a qui agit, ce n’est pas
¢a qui est intéressant ; ce n’est par la que 1’ceuvre agit, tandis que dans la statuaire
grecque, c’est bien le contour qui agit, le contour en tant qu’il capte la lumicre. Mais 1a,
ce n’est pas du tout ¢a pour la mosaique byzantine ; ce n’est plus forme-contour. Je dis
c’est quoi ? C’est lumicre-couleur, c’est-a-dire que ce qui définit, au sens propre de
définir, a savoir marquer les limites de quelque chose — définir, ¢’est marquer les limites ;
une définition, c¢’est une indication d’une limite. -- Ce qui définit la figure byzantine, ca
n’est plus forme-contour, [89 :00] mais c’est le couple lumiére-couleur, ¢’est-a-dire que
la figure se poursuit jusqu’ou va la lumicre qu’elle capte ou qu’elle €émet, et jusqu’ou va
la couleur dont elle est composée. D’ou en effet, I’effet sur le spectateur est quelque
chose de prodigieux, a savoir qu’un ceil noir va exactement jusqu’ou ce noir rayonne.
D’ou I’'impression de ces figures dont le visage est dévoré par les yeux.

En d’autres termes, il n’y a plus un contour de la figure ; il y a une expansion de la
lumiére-couleur, et la figure ira jusqu’ou elle agit, par lumicre et par couleur. Je peux
dire : c’est le renversement du monde grec. Je peux dire les deux a la fois. [90 :00] Mais
oui, ¢a part du monde grec. Seulement, ce que les Grecs n’avaient pas su faire, ou ce
qu’ils ne s’étaient méme pas proposé de faire, c’était une libération de la lumicre et de la
couleur. C’est avec I’art byzantin, comme dit tout le monde ou comme dit Riegl, c’est
avec I’art byzantin que se libérent et la lumiére et la couleur par rapport a 1’espace.
Pourquoi ? Parce que ce qu’ils découvrent, c’est que la lumiere et la couleur sont
spatialisantes. Donc 1’art ne doit pas €tre un art de I’espace, ce doit étre un art de la
spatialisation de I’espace. [Pause] Donc je dirais que, si vous voulez, c’est une idée qui
va de soi, entre I’art byzantin du point de vue de la peinture de mosaiques, [91 :00] par
exemple, et de I’architecture aussi et les textes un peu antérieurs de Plotin sur la lumiére,
il y a une résonnance évidente. Ce qui s’affirme, c’est une méme conception de la limite.



19

Dernier exemple, sur lequel je voudrais passer la plus vite. Qu’est-ce que ¢a veut dire
cette histoire de... Je veux dire, maintenant, il y a donc deux sortes de limites. Je pourrais
multiplier mes oppositions entre limite-limite. [Premierement] il y a une limite-contour et
il y a une limite-tension ; deuxiémement, il y a une limite-espace et il y a une limite-
spatialisation ; [Fin de la transcription de Web Deleuze, 91 :55] il y a une limite contour,
[92 :00] oui encore, et une limite lumicre-couleur ; il y a une limite état, il y a une limite
terminus, une limite tension. Alors, ce qui m’intéresse, en un sens, ce n’est pas du tout les
remarques des mathématiciens actuels, par exemple, sur le non-sens mathématique que
représenterait aujourd’hui la formule « tendre vers une limite ». La seule chose qui
m’intéresserait plutot chez les mathématiciens modernes, c’est quels sont leurs concepts a
eux, quels sont leurs concepts positifs. Mais, ce qui m’intéresse quant au pass¢, c’est en
quoi I’idée de tendre vers une limite, ¢’est vraiment fondé sur des expériences de tout
genre, expériences de pensée, [93 :00] expériences esthétiques qui changeaient
completement [Fin de la transcription de Paris 8,93 :05] et la conception de 1’individu et
de la forme et de la lumiére... et de la couleur, etc. etc.

Et pour le dire plus brievement encore, je prends un dernier exemple 1a qui m’a servi
pour d’autres choses, d’autres années. Je dis, opposons, pour étre trés simple, voyez, il
faut... [Interruption de l’enregistrement] [1 :33 :27]

Partie 3

... Les hommes, comment ils opérent des distributions ? Les hommes operent des
distributions en partageant un espace. Alors, par exemple, dans un grand carr¢, ils font
des petits carrés ; ¢’est ce qu’on appelle le cadastre. Ce carré est a toi, celui-la est a moi,
etc. Bon, vous voyez ? On partage un espace. [94 :00] Je dirais, ¢’est une conception de
la limite-contour. Il y a plus : 1a ou finit mon carré a moi, et on commence le tien, on va
mettre une borne. Comment se dit « borne » en latin ? Ca se dit évidemment — vous
pouvez I’inventer vous-mémes, vous n’avez pas besoin de le chercher dans le
dictionnaire — « borne » ne peut se dire que ferminus. C’est la conception de la limite-
contour. [Pause]

Mais les vaches, elles, comment elles font par rapport a I’espace ? Elles font bien mieux
que ¢a. Remarquez, les deux conceptions se chevauchent. Vous prenez une prairie, eh ?
Peu importe qu’elle soit limitée ou pas. Elle peut étre limitée ; a ce moment-la, elle est
cloturée, [95 :00] limite-contour. Mais elle peut avoir, elle peut méme avoir une limite
d’un autre type, c’est-a-dire, c’est une prairie clairiere. Elle n'est pas cloturée, donc, mais
plus on va, plus la forét commence. C’est donc une prairie qui tend vers la limite-forét,
sans qu’on puisse bien dire, ah bon, c’est de la forét 1a ou cela ne I’est plus, c’est la
prairie. Vous voyez ? C’est une conception dynamique de la limite.

Alors, bon, donc, les vaches, comment... Les vaches savent, et les paysans aussi, qu’une
prairie ne peut pas nourrir n’importe quel nombre de vaches. C’est méme ce qu’on
appelle la sélection naturelle. I1 y a toujours des bétes qui meurent s’il y en a trop par
rapport au milieu. [96 :00] Comment vont faire les bétes, les vaches ? Les vaches ne font
pas de petits carrés dans la prairie, avec ¢a ¢’est mon carré, ¢a c’est le tien. Comment



20

elles font ? Au lieu de distribuer 1’espace, elles se distribuent dans I’espace. Ca veut dire
quoi ? Ca n’exclut pas des rapports d’hiérarchie. Remarquez, il y a la vache en chef ; il y
a la vache plus prestigieuse, celle qui [se réserve] le meilleur, je ne peux plus dire, carré,
la meilleure zone. Une zone de vache.

Ca sera quoi, la zone de vache ? C’est jusqu’a ou peut aller la vache dans son appétit
quotidien, c’est-a-dire la zone d’herbage [97 :00] qu’elle peut tondre de sa langue
rapeuse, eh ? Je suis plein dans un exemple stoicien. Ca, c’est une drdle de limite. [ n’y a
pas de barriere 1a. La limite de I’appétit d’une vache, vous ne pouvez pas dire que ¢a
commence a tel brin d’herbe et ¢a finit a tel brin d’herbe. C’est une limite de puissance.
Et tant bien que mal, les vaches s’arrangent. Vous savez par science empirique qu’il faut
telle quantité de terrain pour nourrir une vache. Donc, si vous €tes un bon paysan, vous
n’allez pas mettre vingt vaches sur un terrain qui ne pourrait en nourrir que dix parce
qu’il y en aura dix qui risquent de mourir, surtout les petits veaux qui... Mais, a cette
idée, notre cceur se serre... [Rires] Les petits veaux qui meurent. [98 :00] Bon, alors,
vous allez mettre dix vaches en gros pour un terrain de dix vaches, mais vous n’allez pas
donner un carré a chaque vache. Ce n’est pas de la limite-contour ; ¢’est de la limite-
puissance. Les vaches, elles vont se distribuer d’elles-mémes selon leurs rapports, y
compris leurs rapport d’hiérarchie, de telle maniere que, sur tel espace de temps,
I’ensemble de la prairie soit tondu, d’une maniere dynamique. Et il y aura des territoires,
mais des territoires qui ne seront pas marqués par des barriéres.

Le territoire d’une béte, c’est quoi ? C’est jusqu’a ou va sa puissance. Et qu’est-ce que
c’est que ce qu’on appelle 1’éthologie ? L’éthologie qui n’est qu’un synonyme de
1I’éthique ? C’est la science des puissances et des limites en ce second sens. [99 :00] Et
qu’est-ce que le cri éthique ? « Qu’est-ce que peut un corps ? » Toujours la méme chose.
Qu’est-ce que peut un corps ? c’est : de quoi il est capable, quelle est sa puissance. A
quoi verra-t-on sa puissance ? A la limite au sens dynamique. Or, encore une fois, la
limite-contour nous laisse complétement échapper la limite dynamique. La limite
dynamique est spatialisante alors que la limite-contour suppose un espace tout fait, un
espace mesuré. Vous me suivez ?

Alors, enfin, parce qu’on n’en peut plus. Pas de questions sur tout ¢a ? C’est trés simple.
Je voudrais que vous sentiez quelque chose [100 :00] passe, en somme, quelque chose de
trés important, lorsque la limite n’a plus ét€ congue, vous comprenez, méme
politiquement, parce que ¢a pose, en effet, des problémes politique sur la conception, a ce
moment-1a, des territoires. Les territoires sont des expressions dynamiques et non plus
des contours géométriques. Ce n’est plus le géomeétre qui devient le maitre des choses ;
I’arpenteur n’est plus rien du tout. Ce n’est plus une question d’arpentage. Non. Il faut
que la géométrie se dépasse pour une dynamique beaucoup plus profonde. On n’est pas
loin du monde de la Renaissance. Méme le régime de la violence change complétement
parce que, penser a ce que les Grecs appellent violence. Ce que les Grecs classiques
appellent violence, [101 :00] c’est outrepasser les limites. Outrepasser les limites, quoi ?
Outrepasser les limites telles qu’ils les entendent, outrepasser les limites-contours. Ils le
disent tres bien : chacun a son lot. Qu’il le veuille ou pas, chacun a son lot. Si I’on



21

outrepasse les limites de son lot, ¢’est-a-dire de sa propriété, eh ben, ¢a ne va plus ; les
dieux les rendront fous. Mais ensuite, ¢a change singuliérement, la conception.

Alors, pensez a ceci. Bien, vous pouvez faire les exercices pratique, je crois, trois
exercices pratiques pour la semaine prochaine : qu’est-ce qu’une frontiere ? [Pause]
Qu’est-ce qu’une frontiere ? [102 :00] Est-ce que c’est la limite au sens de contour, ou
est-ce que c’est la limite dynamique ? Ca dépend des moments, ¢a dépend des pays, ¢a
dépend de I’histoire, ¢ca dépend de la géographie, ¢a dépend de mille choses.

Alors, revenons a Spinoza un peu plus fort. Pourquoi Spinoza... Il y a des points sur
lesquels — je vais vite avant de finir — parce qu’il y a des points sur lesquels Spinoza, il
n’y a méme pas de probleéme, il hérite de tout ¢a. Spinoza a beaucoup a faire avec le
Stoicisme au lieu... Il y a aussi une critique absolue des Idées, avec un grand I, les idées
séparées. Il y a une formule fameuse de Spinoza qu’on cite toujours, mais trés souvent,
on la cite séparée de son contexte. Et ¢’est dommage parce que quand on va voir le
contexte, [103 :00] on est tout a fait intéress¢. C’est la formule, toute détermination est
négation ; en latin, omni determinatio negatio est, toute détermination est négation. Mais,
c¢a veut dire quoi, ¢ca ? Vous trouvez ce texte [dans] lettre 50, lettre 50, a un monsieur qui
s’appelait [Jarig] Jelles [Deleuze [’épéle], et Spinoza s’explique tres bien. 11 s’agit du
contour des figures, explicitement. I1 dit, « le contour détermine la figure », d’accord.
D’accord, le contour, ¢’est la détermination de la figure. Mais le contour, en méme
temps, il nous dit ce que la figure n’est pas parce que le contour désigne le lieu [104 :00]
ou la figure n’est plus. Donc, le contour est bien détermination, mais ¢’est une
détermination négative ; toute détermination est une négation. C’est a propos de la limite-
contour que, explicitement, Spinoza lance une formule qui fera fortune.

En d’autres termes, je peux déja en conclure, si je suis honnéte, en lisant ce texte, qu'un
probléme subsiste : s’il y a une détermination qui n’est pas un contour, est-ce que celle-la
est aussi une négation ? Si Spinoza ne veut pas I’appeler détermination, comment est-ce
qu’il ’appellera ? Bon, ¢a lance donc un probléme. Alors, quand il nous dit ¢a, Spinoza
nous dit, trés bien, les figures sont les étres de raison, [105 :00] c’est-a-dire les figures
sont des abstraits. Une figure, c’est une abstraction, et il fait sa grande critique de la
figure géométrique. Et pourtant, il emploie une méthode géométrique. C’est bizarre ! Peu
d’auteurs ont poussé aussi loin la critique de la figure géométrique, et pourtant il emploie
une méthode géométrique. Qu’est-ce qui se passe ? Est-ce que dans la géométrie, il y
aurait autre chose que figure et contour ? Oui, nous dit Spinoza, il y a autre chose. Tant
que je considere figure et contour, je suis dans une pure et simple abstraction. Et, nous
dit-il, rien dans la nature ne se fait par figure et contour exactement comme je vous disais
tout a I’heure, rien ne se fait par moule. Il dit, on n’a jamais vu, on n’a jamais vu un
cercle dans la nature [106 :00] se faire géométriquement. Il y a bien des choses qui
deviennent rondes, et c’est ¢a qui est intéressant. Elles deviennent rondes, mais elles ne
deviennent pas rondes avec un compas.

Alors, qu’est-ce qu’il y a d’autre ? C’est donc une critique de toute conception de I’'idée
abstraite. Il nous dit, ben voila, prenez, il y deux définitions du cercle. Il nous invite
beaucoup a méditer sur la différence entre ces deux définitions. La définition du cercle,



22

c’est le lieu des points situés a égale distance d’un méme point nommé centre. [107 :00]
Immédiatement, vous voyez, je définis le cercle par son contour ; le lieu des points situés
a égale distance d’un méme point nommé centre, c’est ¢ca que j’appellerais un contour
circulaire. La figure est définie, la forme du cercle est définie par son contour. Il nous a
dit, il n’y a rien a tirer de cette définition, et quand les géométres tirent quelque chose
d’une définition du cercle, c’est qu’ils ont donné au cercle, implicitement ou non, une
tout autre définition. Cette autre définition, c’est quoi ? C’est une figure produite, figure
produite, en d’autres termes, c¢’est une définition par la raison de production, ou ce qu’on
appelle en géométrie une « définition génétique. » Pensez a la graine des [108 :00]
Stoiciens. La graine doit faire I’objet d’une définition génétique.

Le cercle aussi doit faire I’objet d’une définition génétique. On définira le cercle comme
la figure produite par un segment de droite tournant autour d’une de ses extrémités. Ainsi,
vous engendrez un cercle, et peu importe que la nature n’engendre pas ainsi les cercles
parce qu’au moins vous avez rapporté le cercle a une puissance qui, dans ce cas, n’est pas
celle de la nature, mais est la puissance de votre esprit. Vous pouvez produire un cercle
avec cette définition-1a, tandis que I’autre définition ne vous donne aucun moyen de
produire un cercle, c’est-a-dire [109 :00] comment tenir le lieu, le lieu commun des
points. Seule 1’autre définition vous donne un moyen de production, une regle de
production. Elle vous donne donc une raison génétique du cercle. C’est une définition
génétique. Vous direz que le cercle a une puissance. Le cercle n’est plus défini par une
forme. I1 est défini comme une puissance. La régle génétique, c’est la puissance de
produire un cercle, et le cercle ira jusqu’ou va cette puissance. Le cercle sera défini par
une puissance interne, non plus par un contour externe. A ce moment-1a, et sous cette
condition-la, la méthode géométrique peut nous dire quelque chose de réel. [110 :00]

Bon, alors, je raccroche avec ce que je viens de dire : la notion paradoxale de rapports
différentiels, dy/dx égale 0/0 nous donnait I’idée d’une limite non plus au sens de
contour, mais au sens de ce vers quoi tend x et y quand ils s’évanouissent. 0/0 n’est pas
du tout égal a 0 parce que, en fait, il définit la limite vers laquelle x et y tendent lorsque x
devient dx et y devient dy, c’est-a-dire lorsque x et y deviennent plus petits, deviennent
plus petits que toute quantité assignable. [111 :00] C’est exactement le rapport, au niveau
des sens, c’est exactement le rapport forét-lisiére ; c’est exactement le rapport lumicre-
spatialisation. [ Pause]

Donc, c’est dans cette perspective qu’on retrouve une confirmation d’une espece de, au
17e siecle, de reprise — je ne dis pas du tout que c’était la méme chose chez les
Alexandrins, que chez les néo-platoniciens — mais une reprise d’une tentative pour un
espace optique pur, une espece de truc de lumicre, mais 1a, précisément, la lumiére et la
puissance se sont tellement identifiés... Jusqu’ou va la puissance de quelque chose ?
Jusqu’ou va la lumiere de quelque chose ? [112 :00]

Bon, vous voyez, a ce moment-la, que 1’analyse infinitésimale telle que le 17e siecle
I’interprete, encore une fois, je dirais, mais il ne faut méme pas la privilégier. C’est pour
ca que cela nous est égal de savoir si mathématiquement c’est au point parce que la
question n’a aucun sens. L’interprétation qu’ils donnent de 1’analyse infinitésimale, elle



23

est aux mathématiques ce que la peinture du 17e [siécle] est a la peinture de lumicére,
lorsque se refait une grande tentative de la peinture de lumiére ou le contour n’agit plus,
n’est plus du tout présente comme contour tactile de la chose, méme virtuel comme
contour tactile, virtuel. Chez Rembrandt, par exemple, chez les hollandais, ce n’est pas du
tout un contour tactile, méme virtuel. C’est une limite en un tout autre sens lorsque vous
parlez de la limite des [113 :00] ombres et des lumiéres. Bon, ¢’est une zone et pas du
tout un contour ; c’est un art de zones. Ca tend vers une limite ; il y a donc une limite-
tension qui s’oppose point par point a la limite-contour. Ca, c’est le monde du 17e siecle.

[11] me resterait alors a dire enfin un dernier point. J’ai uniquement commenté
aujourd’hui en quoi I'individu est-il un rapport et quel rapport. C’était le lien rapport-
infini, et deuxiemement, en quoi est-il puissance, et ¢a, c’¢tait I’autre lien, puissance-
[limite ; Deleuze tousse en disant ce mot], et les deux sont absolument liés. Si je prends
mon premier groupe de notions, rapports et infini, et mon deuxiéme groupe de notions,
puissance-limite, [114 :00] voyez qu’ils s’enchainent absolument puisque, encore une
fois, la limite est limite du rapport. Donc, vous passez de I’un a I’autre de maniere
continue.

Il me reste enfin un troisiéme point ; c’est en vertu de ceci [groupe 1] que le mode est
rapport et pas terme, en vertu de cela [groupe 2] que le mode est puissance et non
contour, I’individu va étre dit, en plus, mode intrinséque. Mode intrinséque, qu’est-ce que
ca veut dire ? Je voudrais que vous y réfléchissiez — 1a, je m’arréte — je voudrais que vous
y réfléchissiez a partir d’un exemple que, dont la prochaine fois je partirai pour
commenter cette notion de mode intrinséque. L’auteur de cette notion [est] un grand
philosophe théologien qui s’appelle Duns Scot [ Deleuze [’épele]. [115 :00] Un texte de
Duns Scot dit, voila : « La lumiére blanche... La lumiére blanche peut étre plus ou moins
intense, mais une lumicre plus ou moins intense, ¢a ne veut pas dire plus ou moins
lumicre. La lumicre est lumiére ; seulement, elle est identiquement et semblablement
lumiére, mais elle 1’est sous plusieurs modes. Ce sont les modes intrinséques de la
lumicére. » [Pause] Pourquoi je veux partir de ce texte ? Parce qu’il y un texte de jeunesse
de Spinoza trés curieux ou [116 :00] Spinoza dit : « Si la muraille est toute blanche,
qu’est-ce qui se passe ? Si la muraille est toute blanche, qu’est-ce qu’on peut distinguer
sur elle ? » Il n’y a que deux réponses possibles : ou bien on ne peut rien distinguer, ou
bien on peut distinguer quelque chose. Prenons I’exemple, prenons I’autre cas : la lumiere
n’est pas seulement toute blanche sur le mur, mais au charbon, j’ai tracé un bonhomme,
deux bonshommes. Je dirais, la lumicre n’est pas seulement toute blanche ; j’y ai ajouté
deux dessins, j’ai fait sur le mur deux dessins ; je distingue un dessin de ’autre. [117 :00]

La, ne cherchons pas a trop compliquer ; je les distingue comment ? Par le contour.
Comment j’appellerai cette distinction des deux dessins par le contour ? Je dirais, c’est
une distinction extrinséque. Un bonhomme est a I’extérieur de 1’autre car, enfin, si j’ai
diaboliquement mél¢é les deux bonshommes en main, déja j’aurai de la peine : est-ce que
je les distingue ? est-ce que je ne les distingue pas ? Voila. J’ai mes deux situations
limites : mon mur tout blanc, pas de dessins ; mon mur avec deux bonshommes distincts,
distinction extrinseque. Est-ce que je peux introduire sur le mur blanc des distinctions qui
ne seraient pas extrinseques ? [118 :00] Quatriéme exercice pratique, cinquiéme. ..



24

septieme exercice pratique. Donc, on partira de 1a la prochaine fois. Voila, j’arréte parce
qu’on est tous malades. [Fin de la séance] [1 :58 :18]



