
1 
 

 

Gilles Deleuze 

Sur les appareils d’État et machines de guerre, 1979-1980 

3ème séance, 20 novembre 1979 

Transcription : Annabelle Dufourcq (avec le soutien du College of Liberal Arts, Purdue 

University) ; transcription augmentée, Charles J. Stivale (avec référence à la révision de 

Florent Jonery à Web Deleuze) 

 Partie 1 

Alors, bon, ce qu’on a fait la dernière fois, est-ce qu’il y a des… avant que l’on continue… est-ce 

qu’il y a des… des points sur lesquels il faudrait revenir? Des… Des choses que vous voudriez 

détailler ou bien est-ce qu’on peut continuer? [Pause] Eh ben alors, on continue. [Pause]  

Ah, on en était à ceci… On avançait très doucement et on en était arrivé à l’idée que : La forme 

“État”, à force de [1 :00] reculer dans le temps, eh ben, ce n’était plus simplement une question 

de recul dans le temps, mais, précisément, à force de reculer dans le temps, cette forme “État” ne 

présupposait même plus un mode de production, mais pouvait être considérée comme 

directement branchée sur des groupes, même plus des communautés agricoles, mais des groupes 

cueilleurs-chasseurs.  

Et que ça, ça posait quand même un problème, parce que ce surgissement de l’État impérial 

archaïque qui ne présuppose même plus un mode de production agricole, puisqu’il va le créer -- 

et on a vu dans quelles conditions -- en un certain sens, au sens où c’est l’État et la ville qui font 

la campagne et pas la campagne qui, petit à petit, dégage, dans une sorte d’évolution, [2 :00] des 

bourgades et puis des petites villes et puis des villes. Donc on en était toujours là, à cette espèce 

de surgissement où, toujours, chaque fois qu’on nous propose une explication de l’État, on se dit 

: mais non, ça suppose déjà l’État.  

Et là, il semble bien qu’on soit vraiment coincé, parce que, au niveau du schéma de Marx de 

l’Empire despotique, on arrivait, il nous semblait, à une espèce de limite. Le minimum 

présupposé par le surgissement de l’État impérial, c’était les communautés agricoles 

indépendantes, et sur lesquelles s’établissait cette espèce de surcodage de l’État archaïque. Et là 

maintenant, on se dit : ben non, avec les découvertes plus récentes de l’archéologie, non. Non.  

Il semble que, perpétuellement, l’appareil d’État ne cesse de se poser comme se présupposant. 

[3 :00] Il va bien falloir se débrouiller avec tout ça. D’où, je disais : en tout cas, il faut en profiter 

pour mieux fixer notre position quant à des schémas évolutionnistes possibles. Vous comprenez 

que, maintenant, en effet, l’hypothèse vers laquelle nous allons, c’est : comment distribuer un 

champ de coexistence où vraiment tout coexiste à la fois du point de vue des formations sociales, 

où les groupes ou sociétés dits primitifs, les appareils d’État, les machines de guerre, les 

campagnes, les villes, tout ça préexiste, c’est un champ de coexistence.  



2 
 

 

Alors, dans quels rapports de tension, sous quelle forme et comment concevoir un champ de 

coexistence, et quelles conséquences quant à notre position concernant l’évolutionnisme? [4 :00] 

C’est le premier point, là, que je voudrais vite considérer aujourd’hui : cette espèce d’hypothèse 

sur un champ de coexistence de toutes les formations sociales à la fois.  

Ben, je dis : les schémas évolutionnistes, ils ont été mis en question, appliqués aux sociétés 

humaines ; ils ont été mis en question de manière très, très différentes. Les points principaux sur 

lesquels cette question a été posée, ou sur lesquels ils ont été mis en question effectivement, c’est 

: la découverte de plus en plus nombreuse, dans tous les cas de formations sociales, de schémas 

dits en zigzag, contrairement aux processus d’évolution linéaire, linéaire. Les schémas en zigzag, 

là, ça m’intéresse déjà à condition de ne pas concevoir le zigzag comme successif. Un zigzag, 

c’est peut-être un schéma qui nous permettra de penser la coexistence. Par exemple, dans les 

schémas en zigzag qui mettent en [5 :00] question une conception trop simple de l’évolution, les 

archéologues russes ont beaucoup… travaillé, notamment quand ils ont très bien marqué que le 

nomadisme, généralement, le plus souvent, il ne fallait pas le penser comme un état précédent la 

sédentarisation, mais c’était l’inverse, comme dans une espèce de zigzag. Il y a bien passage de 

l’itinérance à la sédentarité, mais il y a aussi des peuples sédentaires, sédentarisés, agriculteurs, 

agriculteurs sédentaires, qui se mettent à nomadiser et les célèbres nomades de steppes semblent 

bien être des nomades qui le sont devenus par devenir, c’est-à-dire des agriculteurs sédentaires 

qui se sont mis à nomadiser, là, dans une espèce de zigzag. [6 :00] 

Le zigzag, ce n’est pas la seule forme sous laquelle un schéma évolutionniste est mis en question. 

Il y a aussi – là je vais très vite – il y a aussi le thème célèbre des étapes manquantes, des étapes 

d’évolution qui, ici, sont présentes, mais, là-bas, elles ne sont pas là. Ça m’intéresse, parce que 

ça permet de faire des contractions à ce moment-là, d’aller vers un champ de coexistence. Il se 

peut très bien que, là-bas, il y ait des étapes qui soient successives, mais qui, ici, sont, au 

contraire, comme nées en coexistence les unes avec les autres, ou bien qui manquent. Et puis, 

parfois aussi, l’évolutionnisme a été mis en question sous la forme de la découverte ou 

l’affirmation qu’il y aurait certaines coupures, des coupures radicales.  

Or, si vous vous rappelez les thèses qu’on a été amené à rencontrer les autres années, et où, là, je 

voudrais juste redire un mot plus précis. [7 :00] Suivant les thèses de Pierre Clastres, 

l’ethnologue qui est mort accidentellement alors que son travail se poursuivait encore, le 

principal, si je résume… le principal de ces thèses de Pierre Clastres, notamment dans un livre 

qui s’intitule La société contre… La société contre l’État, il nous dit quoi? Je crois que la 

nouveauté des thèses de Clastres repose sur deux points. Premier point, il nous dit : ben non, ce 

qu’on appelle des sociétés primitives, ce n’est pas des sociétés qui ignorent l’État, ce n’est pas 

des sociétés qui ne sont pas assez évoluées ou pas assez développées pour fournir un appareil 

d’État, mais c’est, au sens le plus fort et le plus littéral, c’est des sociétés contre État, [8 :00] 

c’est-à-dire, c’est des sociétés qui ont monté des mécanismes de conjuration de l’appareil d’État. 

Il y a évidemment un grand problème sur la nature de ces mécanismes de conjuration parce que, 

comprenez déjà tout le problème, il faut bien avoir un pressentiment même obscur -- je ne dis pas 

une idée claire -- il faut bien avoir un pressentiment même obscur de ce que l’on conjure. Qu’est-

ce qu’il redoute?  



3 
 

 

D’une certaine manière, je crois – là, je ne veux pas du tout faire de l’érudition, mais c’est juste 

pour fixer le…, pour que l’idée devienne plus claire -- Clastres reprenait et renouvelait une idée 

dont vous trouveriez déjà un équivalent chez un très grand ethnologue précédent, à savoir chez 

[Marcel] Mauss, m-a-u-s-s. Chez Mauss, dans la célèbre…, dans les célèbres études sur les 

mécanismes du [9 :00] don dans les sociétés primitives, Mauss soutient la thèse suivante : c’est 

que ces mécanismes de dons et de contre-dons qui s’accompagnent de grandes dépenses, qui 

s’accompagnent de grandes consommations et même de grandes consumations, eh ben, que c’est 

comme un moyen de conjurer quoi? Que c’est comme un moyen de conjurer l’accumulation des 

richesses. C’est une thèse très intéressante : est-ce qu’il y aurait, dans certaines formations 

sociales, des mécanismes qui conjureraient la formation de quelque chose? On peut concevoir ça. 

Mais, encore une fois, ça nous entraînerait déjà dans un très grand problème…, dans un… 

problème intéressant qui, pour moi, il faudra bien qu’on l’aborde : quel pressentiment et quel 

type de pressentiment collectif cela suppose-t-il relativement à ce qui est conjuré? [10 :00]  

Supposons que Clastres ait raison. Les sociétés primitives ne sont pas des sociétés qui en seraient 

à un stade insuffisant de leur développement ou de leur évolution et qui, dès lors, ne fourniraient 

pas une matière suffisante à l’émergence d’un appareil d’État. Pas du tout ! Ce serait des sociétés 

qui feraient fonctionner des mécanismes de conjuration. Je précise : forcément, des mécanismes 

d’anticipation-conjuration. Encore une fois, il faut bien qu’il y ait une espèce d’anticipation 

collective de ce qui est conjuré. Or, Clastres, dans toute son œuvre, encore une fois 

prématurément interrompue, s’est efforcé avant tout d’analyser ces mécanismes de conjuration. 

[11 :00] Et il en cite deux principaux : ce qu’on appelle la chefferie, dans les groupes dits 

primitifs, et où il essaye de montrer que la chefferie, bien loin d’être un germe de l’appareil 

d’État, est au contraire un moyen d’en empêcher la concentration, la condensation, c’est-à-dire 

un moyen, finalement, d’empêcher la formation, propre à l’appareil d’État, d’une distinction 

gouvernant-gouverné – et, là, son analyse de la chefferie est excellente, vous verrez, ceux que ça 

intéresse, ce point – et, d’autre part, il assigne – ce qui nous convenait très bien, en tous cas 

l’année dernière, maintenant, ce n’est plus notre problème… –  il assigne un autre mécanisme. Il 

dit : ce qui empêche et ce qui conjure la formation d’un appareil d’État dans les sociétés 

primitives, c’est aussi la guerre. Et le rôle [12 :00] de la guerre primitive, selon Clastres, c’est 

précisément de conjurer la formation d’un appareil d’État. Pourquoi? En maintenant des rapports 

polémiques d’antagonisme entre segments de lignages, entre lignages segmentaires. Donc, là 

aussi, d’empêcher une espèce de réunion qui donnerait à l’appareil d’État sa matière possible, 

une espèce de concentration. Ça, je dis, c’est la première thèse importante de Clastres.  

Vous voyez bien que le second aspect en découle immédiatement. Je dis, le second aspect, 

nécessairement, c’est celui-ci : s’il est vrai que les sociétés primitives ne sont pas des sociétés qui 

ignorent l’État -- c’est-à-dire : [13 :00] insuffisamment développées pour fournir une matière à 

l’appareil d’État -- s’il est vrai que ce sont des sociétés contre-État, mais, alors, du coup, ça rend 

encore plus difficile l’explication du surgissement de cette chose qui devient de plus en plus 

monstrueuse à la lettre. Je dis “à la lettre”, parce qu’on pourrait dire : un monstre c’est 

précisément ce qui n’apparaît qu’en se présupposant lui-même, c’est l’apparition qui ne cesse pas 

de renvoyer à sa propre présupposition. Alors, il devient tout à fait monstrueux. Comment ça 

surgit, alors? Si, vraiment, même les sociétés primitives ont des mécanismes conjuratoires, 

inhibiteurs, comment expliquer que l’État prenne, “prenne”, presque au sens culinaire, quand on 

dit que “quelque chose prend” ?  



4 
 

 

Et, en effet, on a vu que, sur certains points, Clastres avait évidemment raison. [14 :00] Mais 

c’est déjà ça -- et c’est pour ça que je reviens sur ce point -- c’est déjà ça qui m’intéresse 

énormément, c’est que, peut-être, à la limite, nous n’aurions plus aucune raison de parler ou 

d’assigner des sociétés primitives, on parlerait plutôt de certaines formations sociales qui 

présentent éminemment des mécanismes d’anticipation-conjuration.  

Voyez où je voudrais en venir déjà. Donc mon hypothèse se précise : ma manière d’arriver à 

définir un champ de coexistence de toutes les formations sociales, c’est si je pouvais définir les 

formations sociales, donc plus du tout d’une manière évolutionniste, mais par des espèces de 

processus, alors, qu’on pourrait appeler des processus machiniques qui leurs correspondent, des 

processus machiniques correspondant à tels types de formation, alors, je dirais, là, les sociétés 

primitives… supposons que, si on joint les [15 :00] données de Mauss sur les mécanismes de don 

comme conjurant l’accumulation de richesses, les données de Clastres, la chefferie, la guerre 

primitive comme conjurant la formation de l’appareil d’État, on pourrait dire : il y a des 

formations sociales qui sont construites, non pas exclusivement, ça va de soi, mais éminemment 

sur des mécanismes d’anticipation-conjuration.  

Et je rappelle, pour mémoire – on l’avait vu une autre année – à savoir que ce qu’on appelle 

aujourd’hui “les bandes”... “Les bandes”, alors, là, je sors des primitifs, vous voyez que je 

pourrais dire, peut-être, que, dans les sociétés dites primitives, les mécanismes d’anticipation-

conjuration appartiennent…, apparaissent, particulièrement, mais il y a d’autres formations 

sociales. Donc ça nous permettrait peut-être une typologie des formations sociales d’un type 

nouveau. Oh, pas très, [16 :00] pas très nouveau, hein. Mais je dirais : les bandes, on l’avait vu, 

c’est assez curieux… Les spécialistes des bandes, aujourd’hui, là, par exemple les bandes de 

gamins en Amérique du sud, vous savez, tout ce problème des bandes…, on y trouve quelque 

chose... Il y a certaines pages de Clastres qui conviennent absolument aux descriptions des 

bandes. Et, les bandes, c’est aussi des formations de chefferie. Il y a de la chefferie, il n’y a rien 

qui ressemble à un appareil d’État. Encore une fois, je me rappelle une belle page, là, de… du 

type qui a étudié les bandes de Bogota, les bandes de gamins à Bogota, qui dit : mais ces gamins-

là, non seulement ils meurent très vite, évidemment, mais, quand ils grandissent, ceux qui 

survivent, ils n’arrivent pas à s’adapter dans…, ils n’arrivent pas à s’adapter au milieu. Pourtant, 

c’est des bandes de criminels, ils sont… ils sont dangereux, hein… tout à fait, tout à fait 

dangereux. Mais ils ne passent pas dans le milieu. Pourquoi? Parce que le milieu, il est beaucoup 

trop [17 :00] hiérarchisé pour eux, beaucoup trop structuré. Complétez : le milieu, il fonctionne 

beaucoup plus sous forme d’instances centrales du type “appareil d’État”, tandis que les bandes 

de gamins, précisément, il y a toutes sortes de mécanismes qui conjurent la formation, 

précisément, d’un pouvoir central, tout un jeu d’alliances qui correspond très bien avec les pages 

de... [Deleuze ne termine pas, mais il s’agit de Clastres ; référence fournie avec nos 

remerciements par David Lapoujade, Sur l’appareil d’État et les machines de guerre (Paris : 

Minuit, 2025), 102]  

Enfin, je ne reviens pas là-dessus. On dirait : les bandes présentent aussi des choses comme ça. 

Une autre année, je rappelle, pour mémoire, qu’on avait essayé de définir une certaine différence 

entre les groupes de mondanité, les groupes mondains, et les groupes de sociabilité. Et on 

remarquait que les hiérarchies mondaines et les hiérarchies sociales, ce n’est pas du tout la même 

chose, que, bien plus, dans les groupes de mondanité, il y a bien des chefs, il y a bien des 



5 
 

 

chefferies, il y a bien des [18 :00] étoiles, mais que ce n’est pas du tout du type des sociétés de 

sociabilité et que, là aussi... Alors, c’est dire qu’on pourrait mettre, du coup, ça me plairait bien, 

on pourrait dire : mais les sociétés primitives, les bandes de gamins, les sociétés de mondanité, 

ça va ensemble, parce que ça fait jouer fondamentalement des mécanismes d’anticipation-

conjuration.  

Mais je dis : en découle évidemment un second problème qui devient très urgent du point de vue 

même de Clastres, des thèses de Clastres. C’est que, encore une fois, si les sociétés primitives et 

d’autres sociétés du type “bande” conjurent la formation d’un appareil d’État centralisé, 

comment expliquer que ça prenne, que ça apparaisse, et où? Ailleurs, à côté? [Pause] Pourquoi je 

dis “ailleurs, [19 :00] à côté” dès maintenant? C’est un acquis de notre dernière fois. C’est 

important. Le secret, c’est que, bien sûr, tout n’est pas État. Pourquoi? Mais parce que l’État, il 

est partout. Je veux dire : il est déjà là. Non, il n’est pas partout, plutôt…, comment dire… ah? Il 

est… hé… il est déjà là en même temps que ce qui n’est pas État. C’est un champ de 

coexistence. Ça va faire des zigzags, ça va faire toute une typologie où, suivant tel chemin, on va 

se trouver devant des sociétés définies par mécanisme d’anticipation-conjuration, là, il n’y aura 

pas État, mais à côté, en même temps, d’autres groupes qui seront fondés sur un autre processus 

machinique, sur d’autres mécanismes, formeront des États.  

Et comment que ça s’entendra, tout ça? [20 :00] Et qu’est-ce que ça donnera? Bon, je dis : le 

problème qui devient de plus en plus urgent du point de vue d’une thèse comme celle de 

Clastres, c’est : bon, très bien, voilà ces formations sociales qui sont conjuratoires, elles 

conjurent la formation de l’État, mais alors, raison de plus, encore une fois, comment expliquer 

le surgissement de l’État? Invoquer des raisons économiques? Là, Clastres est très intéressant 

pour nous, parce qu’il dit, dans tout un chapitre de La société contre l’État, il dit : ben 

évidemment, non. Pour un même mode de production… Pour un même mode de production, 

vous avez quoi? Tantôt vous avez appareil d’État, tantôt vous n’avez pas appareil d’État. En 

d’autres termes, si on appelle - je rappelle la page de Clastres où il développe le thème suivant -- 

si l’on appelle “révolution néolithique” l’apparition de l’État, [21 :00] ben, on ne peut pas… on 

ne peut pas lui trouver une base économique. Or, à plus forte raison pour nous, puisque, 

l’apparition de l’État, on a vu qu’on avait des raisons de ne plus la dater du néolithique, mais de 

la faire remonter jusqu’au paléolithique, alors à plus forte raison.  

D’où : Clastres était bien forcé d’invoquer une espèce de coupure fondamentale. Là, il redevenait 

presque… il redevenait presque structuraliste… bon… il fallait invoquer une coupure et, au point 

où il en était… Bien entendu, il ne se contentait pas d’affirmer une coupure qui aurait apporté 

l’État radicalement, mais voyez que, d’une certaine manière, sans prétendre le faire parler, 

puisque je ne sais pas dans quelle direction aurait été son travail, il cherchait de plus en plus, là, 

des causalités possibles de formation de l’État. Mais [22 :00] il les cherchait, d’ailleurs, dans une 

direction très, très curieuse qui était, semble-t-il, le prophétisme, le prophétisme indien, et il 

étudiait de plus en plus certains phénomènes du prophétisme indien, où le prophétisme indien 

aurait – précisément contre les chefs, d’abord dirigé contre les chefs – aurait eu des 

conséquences très, très étranges d’introduire… alors que le prophétisme indien dans sa base – 

mais on pourrait en dire autant du prophétisme juif, là, ce serait… c’est très curieux… cette 

histoire – dans ce schéma, l’idée du prophétisme fondamentalement à la base dirigé contre les 

chefs allait entraîner, ou était susceptible d’entraîner, la formation d’un pouvoir infiniment plus 



6 
 

 

grand que celui qu’avaient les chefs. Mais c’était quand même une explication un peu bizarre, 

invoquer le prophétisme pour rendre compte de l’appareil d’État, je le cite pour mémoire… Tout 

ce que je peux dire, c’est que… son travail a été interrompu.  

Mais je dis : [23 :00] en quoi Clastres, malgré tout le progrès qu’il opérait à cet égard, en quoi 

est-ce qu’il restait dans une perspective évolutionniste? C’est que, il me semble évident que, 

quand il maintenait : « les sociétés primitives sont des sociétés contre-État, donc, lorsque l’État 

surgit, il y a une coupure », ce n’est pas en introduisant une coupure qu’on brise l’évolution. A la 

rigueur, on introduit dans l’évolution une mutation. C’est pour ça que notre schéma la dernière 

fois, nous, il réclame au contraire que l’État soit là dès le début. D’où, je reviens à mon thème de 

“champ de coexistence”. Je veux dire : d’un certain point de vue, les thèses de Clastres nous 

apportaient beaucoup et, d’un autre point de vue, ben, il y a un point où elles ne nous apportent 

plus dans… dans ce que nous cherchons.  

Une chose me frappe, [24 :00] si vous voulez, comme ça frappe tout le monde, c’est à quelle 

point les causalités, hein… le mécanisme de la causalité est quand même plus riche – et ça ne 

devrait pas être comme ça à première vue – le mécanisme de la causalité, ou le processus causal, 

il est infiniment plus riche quand on pense aux sciences dites de la nature – physique, biologie – 

qu’aux sciences… que dans les sciences de l’homme. Je dis : c’est curieux, parce que… * Ça me 

fait penser à une remarque de Hegel, qui était une bonne remarque, il dit : il y a une chose très, 

très bizarre, il dit, Hegel. Il dit : c’est l’homme qu’on définit toujours comme un être raisonnable. 

Or, si vous comparez les sciences de la nature et l’histoire, vous voyez que les sciences de la 

nature, elles ont un concept de rationalité très fort et que, là, il y a adéquation du réel [25 :00] et 

de la raison – on vous parle d’une nature soumise à des lois qui sont des lois de la raison – tandis 

que, quand on aborde le domaine de l’homme, alors c’est la bouillie complète. Donc, l’homme, 

qui est défini comme l’être raisonnable, semble en même temps n’offrir qu’une matière livrée à 

la contingence, aux caprices, à l’arbitraire pur. Je dis : on pourrait dire la même chose au niveau 

de la causalité. C’est quand même curieux que, si vous considérez le progrès des sciences, 

enfin… le progrès de la physique, la chimie, la biologie, a fait, quant à l’affinement, la 

complication des processus causaux. “Causaux”, on dit, ou “causals”? “Causaux”? “Causals”? 

Bon [Rires]… “Causals”, hein… oui. 

Une étudiante : C’est ridicule “causaux.” 

Deleuze : … Les physiciens notamment… -- enfin, je dis là des choses que tout le monde 

pressent vaguement [26 :00] – avec la microphysique, ont complètement…, ont fait des schémas 

de causalité extraordinairement complexes, des schémas de causalité moléculaires très, très 

importants… Bon. La biologie, les progrès qu’elle a faits précisément, en compliquant de plus en 

plus les schémas évolutifs, ils ont avancé, ils ont élaboré des formes de causalité qui sont 

vraiment très, très intéressantes. Si vous comparez avec les sciences de l’homme, ça ne va pas 

fort, je veux dire… les schémas de causalité appliqués à l’homme, hein, on a beau parler de 

motivation, de tout ça, ça reste d’une pauvreté... Est-ce qu’on ne pourrait pas se servir, sans trop 

de métaphores, mais est-ce qu’on ne pourrait pas se dire : mais, après tout, pourquoi est-ce que la 

matière humaine, elle ne devrait pas avant tout proposer comme problème d’élaborer des 

schémas de causalité très complexes? Et je vois bien pourquoi les sciences de l’homme sont 

tellement en retard, vous savez. [27 :00] C’est parce qu’on a tellement peur de tomber dans la 



7 
 

 

finalité et de proposer des explications finalistes qu’on se méfie… alors on préfère même s’en 

tenir au matérialisme le plus plat.  

J’essaye, pff… non pas de copier, mais d’emprunter un schéma qui a présidé notamment à 

beaucoup de renouvellement dans la causalité physique. C’est le schéma des deux ondes – 

“onde”, hein, comme “ondulatoire” – le schéma des deux ondes ou de l’onde inversée. On nous 

dit, en très gros, que n’est nullement contradictoire, que serait même plutôt complémentaire, la 

coexistence de deux ondes. Partons… – là, encore une fois, je n’applique pas un schéma [28 :00] 

physique, hein, je suis en train de faire en fonction… -- je prends ce terme “onde” dont tout le 

monde sait que je l’emprunte à de la physique, mais, là-dessus, on oublie tout l’arrière-fond 

physique.  

Je me donne un champ social humain pour faire mon hypothèse, comme ça. Aujourd’hui, ça va 

être consacré à des hypothèses, des schémas d’hypothèses. Et, je suppose que ce champ social 

humain est traversé par une onde que j’appelle, comme ça, “convergente” ou “centripète”. Une 

onde convergente ou centripète traverse diverses formations sociales. [Il écrit au tableau]. Vous 

voyez. Ça converge vers quoi? Vers un point, point de convergence. [29 :00] Au niveau de ce 

point, je dirais : l’onde se renverse. Faites-moi confiance, hein ? [Rires] C’est comme si je vous 

racontais une histoire, alors on voit pas du tout où sont les hommes là-dedans, mais, alors, les 

hommes, on va essayer de les mettre là-dedans. Vous voyez? Vous avez un champ social 

traversé par une onde centripète ou convergente, elle converge vers un point, vers un point x que 

je ne situe pas encore – est-ce qu’il est dans le champ ou hors du champ? peu importe – et au 

point où, à ce point de convergence, l’onde s’annule, s’inverse, c’est-à-dire devient centrifuge, 

[30 :00] divergente [il écrit toujours au tableau]. Ce schéma des deux ondes, il se trouve, encore 

une fois, qu’il existe et qu’il est bien connu en physique et, ce qui est intéressant, c’est que 

l’inversion de l’onde est pas du tout une possibilité. Elle est, comme disent les physiciens, c’est 

une réalité d’un autre ordre. Vous avez l’onde convergente, le point de convergence où l’onde 

s’annule et, à ce point de convergence, elle s’annule puisque, précisément, c’est une autre onde 

qui la remplace, à savoir : onde divergente ou centrifuge.  

Pourquoi ça m’arrange? Je suppose plusieurs communautés dites primitives. [31 :00] Vous vous 

rappelez : on a déjà rencontré cette nécessité la dernière fois de se donner des communautés 

primitives qui sont pas du tout indépendantes les unes des autres, qui sont déjà en relation. Et 

j’avais mis de côté le problème, il faudra bien fixer quel type de relation il peut y avoir entre ces 

communautés primitives. Là, je retrouve le problème, raison de plus pour pas l’abandonner, mais 

je n’en suis pas encore là. Qu’est-ce que ce serait, cette onde convergente? Ben, c’est trop 

évident que – et là je ne crois pas que ça contredise les données, même de Clastres – des 

sociétés… – encore une fois, c’est pour ça que j’insistais énormément sur le point suivant – des 

sociétés qui ont des mécanismes de conjuration du pouvoir d’État, elles ont aussi des vecteurs 

qui tendent vers la formation d’un pouvoir d’État. Je veux dire : elles ne le conjurent pas sans 

l’anticiper d’une certaine manière, sans avoir une idée si confuse qu’elle soit, une idée collective 

si confuse [32 :00] qu’elle soit de ce qu’elles conjurent. Et, en effet, ça veut dire quoi 

concrètement? On voit une raison très simple, là, je dis des choses très, très simples, ça devient 

tout à fait concret. Plus que c’est abstrait, plus que c’est concret, c’est… c’est ça qui... C’est ma 

seule consolation.  



8 
 

 

Je dis : tout le monde sait bien que, des sociétés primitives, ce n’est pas des sociétés sans 

pouvoir. Elles ont, bien plus, toutes sortes de centres de pouvoirs. Elles en ont pleins. C’est 

même pour ça qu’elles conjurent, et c’est même par là qu’elles conjurent. Si elles conjurent la 

formation d’un appareil d’État centralisé, c’est parce qu’elles conjurent et c’est parce qu’elles 

inhibent, parce qu’elles empêchent la résonance des centres de pouvoir. C’est ça le grand 

mécanisme, je crois, de conjuration : empêcher la résonance des centres de pouvoir. [33 :00] Si 

je dis des choses, là, élémentaires, rudimentaires : empêcher que le visage du père, le visage du 

colonel, le visage du président de la République résonnent. Empêcher la résonance des centres de 

pouvoir, ce n’est pas manquer de centres de pouvoir. Je dis : ces sociétés sont quand même 

parcourues par une onde de convergence, par une onde centripète et convergente. L’onde 

centripète et convergente, c’est quoi? C’est le vecteur qui tend à faire résonner toutes ces 

formations de pouvoir. Et c’est ça, pour ces sociétés-là, c’est ça qu’il faut inhiber, c’est ça qu’il 

faut conjurer. Mais le vecteur qui tend vers cette concentration, il existe, [34 :00] il traverse ces 

sociétés.  

Un autre ethnologue très lié à Clastres, à savoir [Jacques] Lizot, l-i-z-o-t, qui travaillait sur 

d’autres indiens que Clastres, Lizot, dans un livre intitulé Le cercle des…  Le cercle… des 

feux ou de feu? 

Une étudiante : le Cercle du feu? 

Deleuze: …des feux, je crois, Le cercle de feux? ou Le cercle des feux? Je ne sais plus. [Le 

cercles des feux] Editions du Seuil [1976]. Lizot montre très bien un cas, en tous cas qui me sert 

beaucoup, c’est, dans une iti… dans une initiation de chamanisme, une initiation de chaman, il y 

a convocation de tous les esprits animaux, l’esprit caïman, l’esprit pique, l’esprit je sais plus 

quoi, toutes sortes d’esprits, chacun avec son [35 :00] pouvoir. Et voilà que le grand chaman, 

l’initiateur... En temps normal, ces esprits sont comme des micro-pouvoirs, chacun ayant le sien, 

il y en a un qui règne sur le dehors, il y en a un autre qui règne sur le campement, il y en a un 

autre qui règne à la frontière, un sur la chasse, un sur le travail des femmes, bon. Dans l’initiation 

chaman, le grand initiateur va tracer des lignes, au besoin des lignes très fictives, des lignes 

abstraites entre chaque esprit, des lignes qui relient un esprit à un autre. L’esprit pic… entre 

l’esprit pic et l’esprit caïman, une ligne magique va être tracée. Et puis, il va obtenir une espèce 

d’étoile qui est très bien décrite dans le détail par Lizot. [36 :00] Il y a une espèce d’étoile, et 

puis, au milieu de l’étoile, on plante le mat. On plante le mat. Vous voyez cette opération, ce que 

j’appelle, alors, dans certaines conditions, la mise en résonance des centres de pouvoir.  

Mais justement, dans cette société indienne, ça ne joue que dans l’initiation chaman, dans des 

conditions très, très particulières qui ne doivent pas déborder, et encore, ça vaut que pour l’initié. 

Il y a les gosses qui regardent ça, qui rigolent. Ça n’a pas pris dans la société. Tout se passe 

comme si le point de convergence était bien marqué, mais comme ou bien vraiment maintenu 

dans des conditions artificielles qui font qu’il ne va pas s’emparer du groupe social, ou bien mis 

à l’extérieur, dans les conditions [37 :00] de l’initiation secrète. Vous comprenez?  

Je peux dire : vous avez votre onde convergente, centripète… je peux dire que c’est elle, à la 

fois, qui a les deux propriétés… – c’est pour ça que le schéma de l’onde, pour moi, il me… il 

m’éclaire… peut-être que, pour certains d’entre vous, ça rend encore les choses bien… trop 



9 
 

 

obscures, dans ce cas-là vous l’abandonnez, aucune importance. -- Moi, il m’éclaire, parce que, 

vous comprenez, je me dis : imaginons donc ce champ social, vous avez donc l’onde 

convergente, c’est elle qui a la double propriété de conjurer et d’anticiper. Elle anticipe le point 

de résonance, le point central, c’est par là qu’elle est convergente et centripète. Mais, en même 

temps, elle conjure, parce que, si elle arrive à ce point, elle s’annule. C’est un très bon 

mécanisme ça, de conjuration-anticipation.  

Elle s’annule [38 :00] pour être remplacée par quoi? Évidemment, c’est que, au point de 

convergence, il y a complètement inversion de l’onde, et ça on l’a vu, donc je peux aller très vite, 

il y a inversion de l’onde. Vous avez là, au contraire, un appareil d’État, ce que j’appelais un 

Empire archaïque. Et, à ce moment-là, se fait une véritable inversion des signes, une inversion… 

ou ce qu’on pourrait appeler “une inversion des messages”. Une inversion des signes ou une 

inversion des messages sous quelle forme?  

Revenons à nos cueilleurs-chasseurs. Ils passent des graines sauvages. L’homme de l’Empire 

archaïque, il les met dans un sac, ça fait ce phénomène parfait sur lequel j’ai insisté la dernière 

fois : l’hybridation. C’est par-là que c’est l’Empire archaïque qui invente l’agriculture. Mais, à ce 

point précis, il y a complètement inversion du sens des signes, [39 :00] il y a inversion de l’onde. 

Le point de l’Empire archaïque, c’est là où il cesse d’être importateur pour devenir exportateur. 

C’est ce qu’on appellera une inversion des messages. Il a reçu les graines… Il a reçu les graines 

sauvages des cueilleurs-chasseurs, il les stocke et se font des hybridations, d’abord au hasard et 

puis de plus en plus contrôlées, et, à ce moment-là, la ville devient exportatrice. Elle impose ses 

hybrides.  

Donc, là, j’ai bien strictement coexistence de mes deux ondes et je peux dire : mais, les groupes 

primitifs, c’est pas du tout -- alors là, si vous voulez, c’est là où je… où je me séparerais de… de 

Clastres dans l’état dernier de son travail -- c’est que, [40 :00] chez Clastres, il me semble que les 

sociétés contre-État, c’est encore des sociétés qui préexistent. Ça, c’est toujours le vieux 

règlement de compte qui n’est même pas commencé, je crois, entre les archéologues et les 

ethnologues. Tant que… tant qu’ils ne régleront pas leurs comptes, ça ne pourra pas aller. C’est-

à-dire entre les archéologues qui nous apprennent que les États impériaux, les formes impériales 

d’Empire, c’est dès le paléolithique et les ethnologues qui continuent à étudier des groupes 

comme si la carte archéologique... [Deleuze ne termine pas] Il n’y a pas correspondance, 

actuellement, il me semble qu’il n’y a pas de correspondance de la carte ethnologique et de la 

carte archéologique. Mais alors, dans notre schéma, ça devient relativement clair. Les groupes 

primitifs, supposons qu’ils soient traversés par cette espèce d’onde convergente, je peux dire 

qu’ils l’anticipent. Ouais ! Ils l’anticipent puisque, [41 :00] en effet, cette onde convergente tend 

vers un point de convergence qui marquerait la résonance des formations de pouvoir. Je peux 

dire qu’ils le conjurent. Pourquoi? Parce que, ce point, à la lettre, ils le mettent hors de leur 

territoire ou bien, quand il est dans leur territoire, il constitue un aspect rituel du territoire, ce qui 

est une manière de le cloisonner.  

Et, si je m’installe au point de convergence, à ce moment-là c’est l’onde inverse, là je tiens un 

territoire d’Empire, c’est l’onde centrifuge, les signes se sont inversés, la ville se fait exportatrice 

sur la campagne et je [42 :00] n’ai plus de mal à penser, il me semble – enfin pour moi ça va, je 

ne sais pas pour vous – je n’ai plus tellement de mal à penser la stricte coexistence des deux 



10 
 

 

ondes, et l’inversion de l’une dans l’autre. Ce qui me permettrait de dire quoi? Et ben, vous 

voyez où je veux en venir, oui… j’essaye de définir précisément les formations sociales et - j’ai 

dit pour quelles raisons - sans référence à des modes de production, mais en référence avec des 

processus machiniques. J’en ai au moins deux, là. Je dirais : ben oui, l’appareil d’État, il surgit 

quand? C’est une espèce de seuil. C’est un seuil de, employons le mot, c’est un seuil de 

consistance. C’est le point de convergence. Les formations primitives, elles sont traversées 

[43 :00] par une onde convergente, mais l’onde convergente, précisément, s’annule à ce point de 

convergence. L’onde, à ce moment-là, se renverse. Coexistence des deux ondes, c’est-à-dire : je 

définis mes deux types de formation, déjà – on va voir qu’il y en a d’autres – par deux processus 

que je peux appeler des processus machiniques.  

J’appellerai “formations primitives” ou “dérivées” celles qui présentent essentiellement des 

mécanismes de conjuration-anticipation. J’appellerai “formations étatiques” celles qui présentent 

un phénomène…, celles qui présentent, plutôt, un autre processus, un tout autre processus : 

appareil de capture avec inversion de l’onde ou inversion des signes.  

On va voir où ça nous mène. Je dirais que, en effet, [44 :00] l’appareil d’État, c’est un seuil de 

consistance au-delà des groupes dits primitifs, mais “au-delà” veut pas dire “après”. Il est déjà là. 

Vous voyez ce que je veux dire. Finalement, ce que je veux dire, c’est que les primitifs, ils n’ont 

jamais existé que comme ils existent maintenant, c’est-à-dire, ils n’ont jamais existé qu’en 

survie, de tout temps. De tout temps. Bon.  

Alors, je ne sais pas si ça…, si ce long schéma rend quelque chose plus claire, enfin je le 

continue parce qu’ensuite, ça va peut-être devenir plus clair. Je me dis, du coup : mais j’ai été 

trop vite, parce que “seuil de consistance”, “seuil de consistance”... Je le dis, encore une fois, 

l’appareil d’État, c’est un seuil de consistance au-delà des groupes dits primitifs de cueilleurs-

chasseurs, mais, ce seuil de consistance, ne vous y trompez pas, il est déjà là [45 :00] de tout 

temps. Simplement, il faut dire : l’onde primitive s’annule au point de ce seuil. Mais de tout 

temps, dans le champ social, il y a eu l’onde et puis son annulation ou son inversion. Ça 

m’illumine ce schéma, c’est que… pas vous? Non? Bon. Non, pas du tout? Bon… Ben… peut-

être la prochaine fois, on ne sait pas… heu ! Je me dis, alors, vous allez comprendre tout de suite, 

vous allez être illuminés, parce que je me dis : mais j’ai été beaucoup trop vite. Ce seuil de 

consistance, hein, est-ce qu’il n’y en a qu’un? Est-ce qu’il n’y en a qu’un? Vous allez peut-être 

mieux…, enfin je vais peut-être arriver à être plus clair. Est-ce qu’il y en a un seul? Ou bien est-

ce qu’il faudrait encore compliquer, là, notre schéma? [Fin de la cassette] [46 :00] 

Partie 2 

...les États, les villes. Et en effet, on voit bien pourquoi, en gros, on peut dire que les deux 

s’impliquent, hein. Les deux s’impliquent, mais s’impliquent peut-être de manière plus ou moins 

lâche, plus ou moins large. On voit mal un appareil d’État qui ne comporterait pas des germes de 

villes, on voit mal des villes qui ne comporteraient pas un embryon d’appareil d’État. Mais, 

enfin, déjà l’étude des dominantes c’est très, très important.  

La forme “ville” et la forme “État”, quelles raisons avons-nous de les identifier? Trop d’auteurs, 

trop de sociologues… heureusement beaucoup… tentent la différence, mais, à mon avis, ce n’est 



11 
 

 

plus les historiens qui ont fait des études [47 :00] sérieuses sur ce problème qui va devenir très 

important pour nous. Je dis : il y a au moins prédominance. Ce n’est pas la même solution ou 

bien ce n’est pas la même formation sociale, la formation “ville” et la formation “État”. Qu’est-

ce qui nous le montre tout de suite? Tout ! Tout ! Tout. Alors, là, je tourne… je tourne mon 

attention dans tous les sens, n’importe où. Et je cite, là, des… une série comme ça, mais à charge 

pour vous…, réfléchissez en même temps…, est de trouver d’autres exemples, à ce moment-là, 

vous m’interrompez…  

Je ne sais pas. Je me dis : même les États, hein, ils se sont beaucoup méfiés de leurs villes. C’est 

difficile de comprendre quelque chose à l’Histoire si on ne voit pas dans quelle extraordinaire 

méfiance et quelle tension il y a entre la forme “ville” et la forme “État”. Pas de raison qu’ils 

s’entendent très bien. Pourquoi? [48 :00] Et ben, je dis tout de suite quelque chose dont…, à quoi 

j’avais fait allusion la dernière fois. C’est quand même curieux, prenons notre… l’histoire de 

l’Europe. Faisons vraiment de… de l’histoire très rapide. Mais …, encore une fois, je reprends la 

question : comment ça se fait, c’est quand même très bizarre, que le capitalisme naissant… -- on 

peut le faire naître, il a une longue naissance et il naît, comme tout ce qui naît, il naît déjà bien 

constitué, c’est comme l’État…  il n’y a pas… c’est pas de l’évolution, hein… -- Le capitalisme 

naissant, comment ça se fait qu’il soit passé par la forme “État”? C’est que ça n’allait pas de soi. 

Il y a eu un grand truc qui s’est joué. Il y a eu un grand coup qui s’est joué, hein.  

Pourquoi il ne serait pas passé par la forme [49 :00] “ville”? On n’a pas encore vu la différence, 

hein. D’accord, on n’a pas encore vu, mais je suppose que, si je pose cette question, ça doit 

évoquer en nous… déjà ça doit la faire pressentir un peu. En effet, ça a failli se faire. Le 

capitalisme, il a rudement failli se faire…, passer par la forme “ville”. Si je donne juste des… des 

repères un peu plus précis, entre le XIème et le XIIIème siècle où, déjà, alors, les mécanismes du 

capitalisme sont… sont très très montés : mécanismes industriels, mécanismes financiers… –  

encore une fois, ce n’est pas du XIXème, là… – mécanismes financiers très, très poussés, 

mécanismes marchands, mécanismes industriels : tout y est, hein. Et ben, entre le XIème et le 

XIIIème, qu’est-ce qu’on voit? [50 :00] On voit une espèce de monde bipolaire : les villes du 

nord, les villes du sud et, entre les deux, quoi? Entre les deux : des villes-foires, les fameuses 

villes-foires de Champagne et de Brie. [Pause] Il y a beaucoup de concurrence. Est-ce que c’est 

la forme “État”? Pas du tout, pas du tout ! Il y a écroulement de la forme “État”. Écroulement de 

la forme “État”... Bien plus, là où la forme “État” se dessine, ce n’est pas là où... Pensez que les 

grandes villes, à ce moment-là, tiennent tête aux États naissants, par exemple à l’État anglais, 

[51 :00] à l’État norvégien. Très, très curieux tout ce qui se passe, toute la lutte entre des formes 

“État” et des formes “ville”.  

Or, au XIème XIIIème siècle, la grande puissance économique et politique tend… – je ne dis pas 

qu’elle passe exclusivement – tend à passer par la forme “ville”. L’État, il l’emportera, mais 

pourquoi? Encore une fois, c’est une question. Tout se règle entre des villes du nord très 

puissantes, des villes du sud très puissantes – les villes italiennes – les foires de Champagne qui 

forment un marché continu, ça doit déjà nous dire quelque chose sur… sur la forme “ville”, on 

verra tout à l’heure. Les foires de Champagne, il y en a six grandes qui forment un marché 

continu, puisque, les six, c’est deux mois chacune, donc elles forment une ceinture [52 :00] 

temporelle, un marché temporel continu. Avec ça, ils tiennent tout sous la forme “ville”. Les 

arrangements ou les luttes entre le nord et le sud...  



12 
 

 

A ce moment-là, il y a un État qui, déjà, est assez constitué, c’est la France. Et la France, elle a sa 

chance, elle a sa chance qui est très intéressante, qui allait peut-être tout changer, à savoir : le 

capitalisme aurait été un centre français, car la situation privilégiée de la France est… tient, à ce 

moment-là, précisément à la proximité des foires de Champagne et, là aussi, il y a eu toutes 

sortes d’événements entre le XIème et le XIIème, où elle risque de tenir le contrôle des rapports 

nord-sud. Mais ça se fait pas du tout. Ça se fait pas du tout, parce que, les villes, elles sont très 

malignes. Elles font une route de villes Allemagne-Italie qui surtout évite [53 :00] la France et, 

d’autre part, il y a le chemin maritime Méditerranée-Mer du Nord.  

Braudel dit très bien – un des meilleurs historiens actuels, Fernand Braudel – dit très bien : c’est 

une espèce de chance… il y a une espèce de chance, à ce moment-là, politique, économique, 

pour l’État, l’État en France, mais ça ne passe pas. Les villes échappent. Et si je lis une page de 

Braudel dans un livre excellent, excellent, qui s’appelle Civilisation matérielle et capitalisme, 

voilà ce qu’il nous dit : « Chaque fois il y a eu deux coureurs… » – il va même jusqu’à dire « le 

lièvre et la tortue », c’est très intéressant, parce que vous allez tout de suite deviner qui est le 

lièvre et qui est la tortue – « chaque fois il y a eu deux coureurs… » – chaque terme m’intéresse, 

c’est-à-dire on en aura besoin plus tard – « chaque fois il y a eu deux coureurs : l’État, la ville. 

[54 :00] D’ordinaire, l’État gagne… »… D’ordinaire l’État gagne, bon, et à quel prix? Il se 

trouve que c’est comme ça, en effet : c’est la forme “État” qui l’a emporté sur la forme “ville”. 

« D’ordinaire l’État gagne. La ville reste alors sujette et sous une lourde poigne. En revanche, 

avec les premiers grands siècles urbains d’Europe, c’est la ville qui avait gagné pleinement au 

moins en Italie, dans les Flandres et en Allemagne. »  

Je multiplie donc…, il y a tout un problème, pensez par exemple à la Monarchie Absolue en 

France. On dit… on dit que, l’État français, il est particulièrement centralisé : Paris c’est le 

centre. Oui…, non… pas vrai. Pas vrai, hein. Je veux dire : historiquement, ce n’est pas vrai. 

Pensez à la méfiance extraordinaire que la forme “État” éprouve pour [55 :00] les villes et 

inversement, à la méfiance extrême que les villes éprouvent pour la forme “État”. Il y a toute une 

lutte où je crois qu’on ne peut pas comprendre même quoi que ce soit à ce qu’on appelle en 

général “lutte des classes” si on ne tient pas compte aussi de la lutte entre la forme “ville” et la 

forme “État”. Alors… là… les exemples abondent. Comment une ville se fait avoir, se fait 

prendre dans la forme “État”? Comment est-ce qu’elle résiste? Quand je dis “la Monarchie 

française”…, pensez aux histoires de la Fronde. Le Roi Louis XIV, hein, il n’oubliera pas ce 

qu’est Paris. Paris, ce n’est pas seulement un… ce n’est pas seulement une capitale. Si vous 

voulez, la vraie forme de la ville, ce n’est jamais “capitale”, parce que la capitale c’est déjà la 

ville assujettie à l’État. Mais la vraie forme de la ville c’est quoi? C’est – il ne faudrait pas 

confondre – [56 :00] c’est la métropole. Et, la métropole, c’est la ville en tant que forme “ville”, 

tandis que, la capitale, c’est la ville en tant que subordonnée à la forme “État”. Mais la vraie ville 

c’est : des métropoles. Ben, Louis XIV, il n’aura jamais très confiance dans Paris, hein. La ville, 

d’abord, c’est un drôle de lieu d’émeutes, c’est un drôle de lieu de classes. Pensez, dernier écho 

de ça, pensez : la fameuse histoire – là je fais vraiment du survol, mais c’est pour que certains de 

vous aillent dans les directions très… – pensez à l’histoire de la Commune. Le grand règlement 

de compte, là... Si je crois que le dernier… la dernière étape du règlement de compte forme 

“État” / forme “ville” en France, ça a été la Commune. Peut-être aussi avec l’Occupation… avec 

l’occupation… avec l’occupation allemande, [57 :00] quand ils se sont retrouvés… quand… 

l’État français s’est retrouvé à Vichy, là, il y a eu quelque chose de rigolo, parce que, Paris, 



13 
 

 

c’était aussi…, et pas simplement, pas évidemment parce qu’il a pu occuper, pour de toutes 

autres raisons… [Il ne termine pas la phrase] Enfin, les règlements de compte...  

Je pense à autre chose… Alors, pour ceux qui connaissent cet aspect de l’histoire, la 

Renaissance, comment, dans certaines villes italiennes, comment certaines villes italiennes se 

font prendre par la forme “État”, au moment de la Renaissance? La Renaissance, c’est la… ça, ce 

serait un moment fondamental. Du XIème au XIIIème, on pourrait dire : ça passe par les villes, 

la forme “ville” résiste. La forme “État”, ça ne va pas fort. Mais ensuite, comment les villes 

espagnoles, comment, par exemple Barcelone se fait prendre par la forme “État”? Chaque État, 

chaque forme “État”, a ses procédés à lui pour discipliner les villes. Alors, il y aurait le cas 

“Espagne”, il y aurait un cas très particulier qui serait le cas de Florence avec les Médicis. 

[58 :00] Les Médicis, ils s’emparent de la ville et ils la soumettent à une très curieuse forme 

“État”. Mais, enfin, du côté de l’Italie, ça n’aura pas de…, faudra attendre très longtemps…, et 

encore, maintenant, ils ont bien des problèmes avec la forme “État”, et des problèmes très très 

particuliers qui est… qui a toute une histoire, hein.  

Bon, j’abandonne tout cet aspect de l’Europe, mais il me paraît très important. Je dirais, en effet : 

dans le capitalisme, c’est la forme “État” qui a fini par gagner. Mais ça n’allait pas de soi. La 

forme “ville” aurait pu. Vous me suivez?  

J’ajoute toutes sortes d’exemples. La confrontation... L’Islam, comment penser l’Islam 

indépendamment de la forme “ville”? C’est évident. [59 :00] Et l’Islam est branché sur quoi? 

Et… et va mener à la fois sa lutte et ses accords évidemment par rapport à deux grandes formes 

“État”, mais qu’il ne prend certes pas comme modèle, au contraire. La tension est telle que, 

chaque fois que vous avez une ville ou des villes qui prospèrent, demandez-vous de quel État elle 

se nourrit. Venise, l’essor de Venise, c’est une véritable… anthropophagie de l’Empire byzantin. 

Ah, il y a des opposi…, il y a des…. Il y a des tensions historiques énormes entre la forme…, 

entre les deux formes... Or, les villes d’Islam, comme on a pu dire… - il y a… il y a… il y a un 

livre que je signale, là, où il y a beaucoup de ces thèmes développés et qui s’appelle Les 

équipements du pouvoir, qui a paru dans 10/18, un livre de [François] Fourquet et [Lion] 

Murard…[60 :00] ils développent bien… ils développent beaucoup, beaucoup de choses sur ces 

rapports ville-État, mais, précisément – ils ne s’en cachent pas – en se réclamant de Braudel. Je 

crois que, parmi les historiens, c’est Braudel qui a été le plus loin dans… dans l’analyse de tout 

ça. Or, les villes d’Islam, je veux dire, l’islamisme, ce n’est pas le désert, bien que ça passe par le 

désert aussi. Mais, c’est Médine et c’est La Mecque, hein : Mahomet à Médine et Mahomet à La 

Mecque. C’est un système de villes. C’est fondamentalement un système citadin, dont les villes 

sont séparées ou… ou… je schématise, par le désert. Bon. Et les rapports de cet ensemble 

islamique avec, d’une part, l’Empire perse, d’autre part l’Empire byzantin va précisément…, et 

toute la domination de l’Islam, ça va être une victoire de la forme “ville” par rapport à la [61 :00] 

forme impériale.  

Bon, est-ce que c’est tout? Non. Alors, reculons. Essayons de comprendre, de pressentir de plus 

en plus à quel point la forme “ville”, ce n’est pas la même chose que la forme “État”. Mais, je 

reviens à : XIème-XIIIème siècle. Vous voyez, j’ai : les villes d’Islam, les villes du nord de 

l’Europe où s’élabore le capitalisme, les villes du sud, les villes italiennes, où s’élaborent aussi le 

capitalisme, les villes-foires de Champagne. Bon. Au nord, il y a une communauté de villes 



14 
 

 

particulièrement puissantes, c’est ce qu’on appelle la Hanse, h-a-n-s-e, la communauté 

hanséatique. [62 :00] La communauté hanséatique, elle n’a strictement aucune forme “État”. Elle 

a été bien étudiée, les documents sont très, très précis : aucune forme “État”. Elle a une puissance 

colossale, elle groupe un nombre de villes…, elle groupe tantôt…, elle groupe entre 60 et 160 

villes qui se réunissent en assemblées dites générales, mais la plupart du temps, elles n’y vont 

pas, il n’y en a jamais… il n’y en a jamais le tiers dans ces assemblées générales. Ils battent 

l’Angleterre, hein, et… et ils font… ils imposent la loi sur tout le nord. Ils n’ont pas de 

fonctionnaires. Ils n’ont même pas de personnalité juridique. Ils n’ont pas d’armée. Ni 

fonctionnaires, ni armée, ni personnalité juridique : ce n’est pas une forme “État”.  

Bon, je ne dis pas encore…, je n’essaye pas encore de [63 :00] définir les deux formes. Je dis : 

c’est évident que ce n’est pas la même chose. Reculons encore, là, j’essaye juste d’amasser des 

matériaux. Il y a un article de François Châtelet qui me plaît… qui me plaît beaucoup. François 

Châtelet, il met en question, dans un article, il met en question… la formule courante dans 

l’antiquité : l’État-Cité. On parle des États-Cités. Ce serait, en effet, une manière de s’en tirer, on 

dirait : il y a deux sortes d’État, il y a les États-Cités et puis les États territoriaux. Peut-être qu’on 

peut dire ça, à la rigueur, mais peut-être qu’il vaut mieux dire autre chose, pourquoi pas dire 

franchement que, les Cités, ce n’est pas des États? Il y a aucune raison d’identifier tous les 

pouvoirs. Encore une fois, une société primitive sans État, elle est pleine de pouvoir et de 

formations de pouvoir, ce n’est pas par-là que c’est un appareil d’État, dans…, toujours du point 

de vue de la typologie que nous cherchons à faire. [64 :00] Athènes, ce n’est pas un État. La Cité 

athénienne, ça n’a rien à voir avec un État. Et Châtelet dit une chose qui me paraît 

particulièrement intéressante, il dit : il y a une idée qui est propre à la Cité ou à la ville et qui est 

pas du tout une idée d’État, c’est l’idée d’un pouvoir de magistrature. La ville, elle aurait inventé 

le magistrat. Tout ça… on verra… Oui, la Hanse, ils ont des magistrats. C’est du type ”chambre 

de commerce », hein… A Venise, il y a aussi : chambre de commerce. L’État, lui, il invente la 

forme “fonctionnaire”. Il y a bureaucratie dans les deux cas. Il y a une bureaucratie de ville, une 

bureaucratie d’État. Mais je crois pas du tout que le fonctionnaire et le magistrat, ce soit la même 

chose.  

Bien plus, dans toute l’histoire athénienne - là ça donne raison à Châtelet - dans toute l’Athènes 

classique, il y a une volonté absolue de conjurer... [65 :00] Tiens, du coup, nos mécanismes 

d’anticipation-conjuration, peut-être qu’ils peuvent jouer les uns dans les autres. Peut-être que la 

forme “ville”, à sa manière aussi, elle conjure-anticipe la forme “État”, mais d’une toute autre 

manière que les groupes dits primitifs. Voyez, ça se compliquerait rudement, notre schéma, déjà, 

parce que les groupes primitifs, ils conjureraient-anticiperaient la forme “ville” et la forme 

“État”. Mais la forme “ville”, d’une toute autre manière, elle conjurerait-anticiperait la forme 

“État”. Et l’État, lui, il capturerait - étant l’appareil de capture - il capturerait les groupes 

primitifs, mais, d’une toute autre manière, il capturerait les villes. On aurait donc un milieu de 

coexistence très riche pour expliquer les tensions, les luttes. Bon, je signale ça, pourquoi? 

Pourquoi je reviens, alors, à l’Athènes antique? Ben, pour vérifier juste que, en effet, [66 :00] dès 

l’antiquité – il y a de très bons auteurs qui remarquent ceci – qu’il ne faut pas confondre deux 

systèmes : un système Cité-ville et un système palais-temple. Par exemple, la Crète, c’est 

vraiment un Empire. Il y a un Empire crétois. Knossos, c’est vraiment… c’est vraiment un 

système impérial, c’est un système temple-palais, palais-temple. Mycènes qui, d’une certaine 

manière, prend modèle sur la Crète, on sent qu’il y a un décalage, c’est plus ça. Les Grecs, ils ne 



15 
 

 

savent pas. Je disais : il y a des Empires, il y a… il y a des formations archaïques impériales en 

Grèce, oui, d’accord. [67 :00] Mycènes, oui, d’accord. La Crète à l’horizon, etc.  

Et pourtant, on sent bien qu’il y a quelque chose d’autre, là. C’est beaucoup plus un système 

“Cité”, déjà. Il y a une bonne page dans Vernant, où il compare Knossos et Mycènes et où il dit : 

mais c’est très différent, ça a l’air pareil, mais c’est très différent, ce n’est pas le même système. 

Bien plus, pour prendre, alors, un exemple plus gros…  : ce qu’on appelle l’Empire babylonien 

comparé à l’Empire égyptien. L’Empire babylonien, ce n’est pas un Empire. Enfin… On dirait, 

là on essaye de faire du diagnostic, ce n’est pas un Empire, c’est un réseau de Cités. C’est un 

réseau de Cités. Pas possible de comprendre Sumer, par exemple, si l’on ne fait pas appel déjà, à, 

véritablement, un système urbain. Tandis que l’Égypte, ça, c’est un système impérial, c’est un 

système impérial archaïque. Alors vous me direz : oui, mais il y a ville dès qu’il y a Empire et il 

y a… il y a embryon [68 :00] d’Empire dès qu’il y a ville. Oui et non. Parce que tout change si la 

ville est une concrétion de l’Empire ou si l’apparence d’appareil d’État est une extension de la 

ville. Tout change suivant la dominante.  

Je me rappelle encore un texte très beau de Braudel qui dit : comment expliquer… - c’est très 

curieux, il dit - l’Orient…, en Orient…, l’Orient a toujours été un matériau rebelle au système 

urbain. Il donne les deux grands exemples : l’Inde et la Chine. Les villes, elles ne se développent 

jamais, elles sont complètement assujetties. Rebelle au système urbain, pourquoi? Il n’arrive pas 

à prendre, le système urbain, [69 :00] dans l’Orient archaïque. Et pourquoi qu’il ne prend pas 

dans l’Orient archaïque? C’est évidemment parce que la ville ne s’y développe que comme une 

dépendance du Palais. En Inde, il y a le système des castes qui va être profondément… résistant 

à l’organisation urbaine. En Chine, il y a le système du cloisonnement qui fait que les villes sont 

complètement assujetties. Assujetties à quoi? A la forme impériale. En Orient - en très gros, 

hein, je schématise - on pourrait dire : oui, si la ville ne prend pas, quant à la question posée par 

Braudel, c’est parce que ce qui domine, c’est la forme Temple-Palais - pensez au vieux plan de 

Pékin, quoi. Pékin se développe vraiment comme une dépendance étroite [70 :00] du Palais. Là, 

vous avez vraiment l’assujettissement des villes à la forme “État”. Et ça, ça a été la solution 

orientale. Toutes les solutions sont bonnes, en gros, la solution orientale archaïque, c’est pour ça 

que nos fameux Empires despotiques, on les appelle, depuis Marx, entre guillemets “Empires 

asiatiques”, bien qu’on les trouve ailleurs.  

Mais, c’est en même temps, et j’insiste sur la coexistence…. Qui est-ce qui invente la forme 

“ville”, alors, si on abandonne l’Europe au XIème XIIIème siècle qui sont déjà très, très tardifs? 

Qui est-ce qui invente la forme “ville”? On peut répondre tout de suite : c’est la Méditerranée, 

c’est le monde égéen, c’est eux qui inventent le monde urbain, le monde des Cités, [71 :00] avec 

les pélages, les carthaginois, les athéniens, tout ce que vous voulez, des peuples très très di…, les 

phéniciens, des peuples très, très différents qui vont organiser le monde urbain, la forme “ville”, 

la forme “Cité”. Et pourquoi? Sans doute parce qu’ils peuvent. Ils peuvent, pourquoi? Parce que 

– alors là ça devient très curieux – l’appareil impérial capture, on a vu, il capture quoi? Ne serait-

ce que les graines sauvages des cueilleurs-chasseurs. Puis il essaye de capturer les villes, une fois 

que les villes existent. Mais les villes, qu’est-ce qu’elles capturent? Vous vous rappelez que la 

forme archaïque d’Empire, elle constitue un stock, justement c’est de ce stock que vont sortir les 

hybridations. Le monde égéen, justement, d’une certaine manière, il profite du stock oriental, il 

profite du stock impérial, soit en le pillant, soit en le marchandant, c’est-à-dire en faisant du 



16 
 

 

commerce. [72 :00] Il va développer sa solution à lui, la solution urbaine et son réseau de 

commerce. Bon, donc tout se passe comme si, alors, la forme “ville”, ici, échappait à la forme 

impériale archaïque, à la forme d’État, quitte à ce que l’État, à la suite d’une très très longue 

longue, longue histoire, rattrape la ville, remette la main dessus, la rediscipline.  

Bon, alors tout ça, je suppose que dans vos têtes vous devez avoir toutes sortes d’exemples… 

d’une autre nature -- au besoin la prochaine fois on reviendra là-dessus -- Je voudrais juste en 

arriver à un peu plus des choses de concept. Supposons alors que la forme “État” et la forme 

“ville”, à la limite – si vous acceptez la masse désordonnée de… noti… d’exemples que je viens 

de citer et mon invocation à Fernand Braudel – et bien, [73 :00] comment est-ce que, 

conceptuellement, on pourrait distinguer ces deux seuils, Le seuil “ville” et le seuil... [Deleuze ne 

termine pas] ? Le seuil État-ville, je l’appelais tout à l’heure “seuil de consistance”. Moi, je 

dirais : la différence, c’est ceci : en fait, il y a deux seuils. Il y a deux seuils, il n’y en a pas un. La 

forme “ville”, on dirait – inventons des mots puisque, là, on en a besoin – on dirait que c’est un 

seuil de transconsistance. La forme “État”, je dirais que c’est un seuil d’intraconsistance.  

Bon, vous me direz, il n’y a pas de quoi... [Il ne termine pas]… Deuxièmement, je dirais aussi 

bien, ça revient au même, [74 :00] et ça, dans leur livre, Fourquet et Murard le montrent très 

bien : la ville, c’est une notion absolument vide. Ce qui existe, c’est toujours un réseau de villes. 

La ville, elle est fondamentalement en communication avec d’autres villes. Il n’y a pas 

“Lübeck”, il y a : Lübeck en rapport avec telle ville, telle ville, constituant la Hanse. Il n’y a pas 

telle ville d’Islam, il y a : l’ensemble des villes islamiques dans leur rapport avec les Empires et 

leur rapport y compris de… de violence avec les Empires. Bon. Il y a toujours… il n’y a pas… 

imaginez les… les…, non pas “capitales”, les métropoles boursières. [75 :00] Bon, il y a 

Londres, il y a New-York, il y a etc. C’est toujours une constellation, un réseau en constellation. 

Vous voyez, c’est en ce sens que je dis : c’est un phénomène de transconsistance. Et, en effet, 

qu’est-ce que c’est l’acte, alors, constitutif de la ville? La ville, c’est un processus – reprenons ce 

mot, puisque, là aussi, il nous est utile, c’est par là que c’est un phénomène de transconsistance – 

c’est parce que c’est un processus très spécial de déterritorialisation.  

Je veux dire, la ville, elle se déterritorialise. Qu’est-ce que ça veut dire? Là, dans chaque cas, il 

faut que le mot ait un sens assez concret. La déterritorialisation de ville, c’est le fait que la ville, 

d’une manière ou d’une autre, se sépare, décolle de son arrière-pays. Alors le cas le plus célèbre, 

c’est quoi? Les grandes villes commerçantes. La manière dont [76 :00] les grandes villes 

commerçantes non seulement décollent de leur arrière-pays, mais annulent l’arrière-pays. Elles 

ne le connaissent pas. Elles sont tournées vers autre chose. Vers quoi? Vers leur réseau à elles, 

vers leur circuit à elles. D’une ville, il y a quelque chose qui entre et quelque chose qui sort. La 

ville, c’est un ensemble d’entrées et de sorties. C’est pour ça que je dis “transconsistance” et pas 

du tout “intraconsistance”. Braudel et d’autres, là aussi, ont trop insisté sur le rapport ville-route. 

C’est ça le réseau des villes. C’est pour ça qu’une ville ne peut jamais être pensée seule, 

séparément. Une ville est fondamentalement en communication avec une autre ville. Alors, 

déterritorialisation, ça se voit comment? Ben, ça se voit avant tout dans les villes qui se lancent 

dans l’aventure maritime. Que ce soit Carthage, que ce soit Athènes, [77 :00] que ce soit plus 

tard Venise. Venise c’est le cas extrême, puisqu’il n’y a même pas de terre ferme. C’est plus tard 

que Venise se tourne et fait sa fameuse conquête dite “conquête de la terre ferme”. C’est aussi 

une fragilité des villes : elles sont absolument comme plantées, détournées de leur arrière-pays. 



17 
 

 

C’est évident que, en cas d’attaque, elles ne peuvent pas compter sur un secours quelconque de 

l’arrière-pays.  

Bon, peu importe. J’ai l’air de dire que, dès lors, toute ville est commerçante, mais évidemment 

non. Je dis : toute ville implique un réseau de quelque nature que soit ce réseau. En Grèce, par 

exemple, il y a tout un réseau de villes sanctuaires. La circulation de l’épopée, dès l’époque 

homérique, implique un réseau. Le circuit, il peut être… très bien être commercial, mais il peut 

être également religieux, [78 :00] il peut être guerrier, il peut être tout ce que vous voulez, 

j’attribue aucune importance, là… Sans doute, dans le cas des villes commerçantes…, c’est 

particulièrement visible, mais je dis pas du tout que toute ville soit commerçante, pour prévenir 

une objection : je dis que toute ville existe en réseau avec d’autres villes, que c’est par-là un 

phénomène de transconsistance. Ce qui revient à dire quoi? Il s’agit pour une ville d’instaurer, en 

rapport avec d’autres villes – ce qui n’implique pas des guerres… ce qui n’exclut pas des guerres 

entre villes – il s’agit pour elle d’instaurer des circuits de déterritorialisation. Des circuits de 

déterritorialisation sur lesquels, évidemment, quelque chose se reterritorialise : la marchandise 

ou bien l’objet de culte – ça ce n’est pas forcément commerçant – ou bien le livre, n’importe 

quoi, n’importe quoi. En d’autres termes, [79 :00] je définirais la ville comme un instrument de 

polarisation renvoyant nécessairement à d’autres villes. C’est un instrument de polarisation. Elle 

est constitutive de circuits. Elle n’existe que par ce qui y entre et ce qui en sort. Elle est entrées et 

sorties, et coexistence d’entrées et de sorties. Bon. Voyez bien… Bon, pour régler les entrées et 

les sorties, c’est des magistrats. C’est une bureaucratie de réseau.  

Voyez bien pourquoi je dis : la forme “État” c’est tout à fait différent. La forme “État”, c’est un 

phénomène d’intraconsistance. Tout se passe comme si, là, vous isoliez un certain nombre de 

points. Vous isolez un certain nombre de points sur un territoire. Une ville, elle n’a pas de 

territoire, [80 :00] ce n’est pas son problème. Encore une fois, Venise n’a pas de territoire, 

Venise a des circuits. Sur son territoire – peu importe que le territoire soit dit naturel ou artificiel, 

frontière naturelle ou pas, ça c’est très secondaire – elle isole un certain nombre de points. Ces 

points peuvent être des villes, si elle a su les maîtriser au moins relativement. Mais c’est tout à 

fait autre chose aussi. C’est des entreprises agricoles, c’est des traits linguistiques, moraux, 

culturels, c’est tout ce que vous voulez. Et la forme “État”, c’est ce qui assure la résonance de 

ces points qu’elle retient sur son territoire.  

En d’autres termes, mais sans y mettre une prévalence d’un élément ou de l’autre, si vous vous 

donnez un réseau de villes par commodité – on pourrait faire [81 :00] l’inv… commencer par 

l’inverse, par la forme “État” – vous donnez un réseau de villes, la forme “État” va venir isoler 

un certain nombre de points-villes, les mettre en résonance avec des points d’une autre nature 

que “ville”, faire résonner le tout. C’est par-là que, dans la forme “État”, il y aura 

fondamentalement résonance des formations de pouvoir. Et la forme “État”, elle aussi, ce sera 

une… un processus de déterritorialisation, mais d’une toute autre manière. Je dirais que la 

déterritorialisation de ville – qui appartient fondamentalement à la ville, en ville, on se 

déterritorialise, c’est une forme de la déterritorialisation – et ben, en ville, on se déterritorialise, 

comment dire, dynamiquement. C’est une déterritorialisation dynamique, qui consiste 

précisément à se couper de l’arrière-pays. [82 :00] La forme “État”, c’est une déterritorialisation 

statique, et elle n’est pas moins profonde pour ça, pas moins puissante, au contraire. C’est une 

déterritorialisation statique, en quel sens? C’est que, au jeu des territoires occupés par les 



18 
 

 

groupes dits primitifs ou par les bandes, au jeu des territorialités de bandes, la forme “État” 

substitue quoi ? Quelque chose qui lui est fondamental – là je renvoie, parce qu’on en a parlé les 

autres années, aux études de [Paul] Virilio – l’acte fondamental de l’État, c’est l’instauration, ou 

c’est l’aménagement du territoire. C’est l’aménagement du territoire. C’est-à-dire, c’est la 

superposition aux territorialités de lignages, aux territorialités-lignages, d’un espace 

géométrique. [Pause] [83 :00] C’est la raison géométrique d’État. [Pause] C’est un type de 

déterritorialisation complètement différent. Cette fois-ci, le territoire devient objet, il y a 

déterritorialisation, parce que le territoire est traité comme objet. C’est sur lui que porte 

l’aménagement d’État. Ou, si vous préférez…, mais alors très mauvaise, pour… expliquer tout... 

Quelle heure il est?  

Une étudiante : Midi.  

Deleuze : Midi? Pour expliquer tout, très mauvaise… métaphore : voyez ce qu’on appelle, en 

musique, des lignes mélodiques, vous savez, des lignes mélodiques, là, hein… horizontales. 

Vous pouvez marquer des points sur ces lignes mélodiques, des points qui seront contrepoints. 

[84 :00] Ces lignes horizontales, je dirais que c’est le réseau des villes. Et puis, vous voyez, vous 

avez les coupes harmoniques, qui, elles, sont verticales et définissent des accords, des accords 

sur les lignes horizontales. Ces coupes verticales, ça, c’est les aménagements d’État, c’est les 

formes “État”. D’où cette métaphore, là, très mauvaise métaphore, elle n’a qu’un mérite, c’est 

qu’elle fait bien voir la tension de la forme “ville” et de la forme “État”. Comment l’espèce de 

ligne mélodique des villes tend à échapper aux coupes… aux coupes tr… aux coupes verticales 

d’État et, inversement, comment les coupes verticales d’État tend à casser [85 :00] l’espèce de 

circuit, mais à le casser sous quelle forme, le réseau des villes? Et ben, en faisant surgir une 

différenciation fondamentale entre un marché extérieur et un marché intérieur. Ça, c’est une 

affaire d’État. Ça, c’est une affaire d’État. Ce n’est pas une invention de ville, la distinction d’un 

marché intérieur et d’un marché extérieur. Je crois que ce qui est l’affaire de la ville, c’est la 

constitution d’un marché. Ça, oui. Que ce soit un marché religieux, un marché de… n’importe 

quoi.  

Voilà que j’ai quatre formations. Déjà. On avance. J’ai : formation de…, formation dite 

primitive. J’appellerai “formation primitive” celle qui repose sur des mécanismes [86 :00] 

d’anticipation-conjuration. Là, je peux regrouper l’espèce de typologie sociale où tout coexiste, 

que je cherchais. J’appellerai “formations étatiques” les formations qui reposent sur des appareils 

de capture transversale, verticale…, sur des appareils de capture qui vont évidemment…, la 

capture portant et sur les territorialités primitives et sur les réseaux de villes, sur une partie. 

Troisièmement, j’appellerai “formation ville” les instruments de polarisation constitutifs des 

[87 :00] circuits. Et tout ça coexiste : les États viennent couper, recouper les circuits, les circuits 

traversent les États, etc. Vous voyez, j’ai donc : des mécanismes d’anticipation-conjuration, des 

appareils de capture, des instruments de polarisation… Faut de tout pour faire un monde, quoi.  

Évidemment, qu’est-ce qu’il me faut encore? Ben, ce qu’il me faut encore, c’est ce qui a existé 

de tout temps, là aussi, on n’a pas attendu le capitalisme pour ça. On n’a pas attendu le 

capitalisme pour… des formations… – et je ne vois rien d’autre pour une typologie sociale, en 

tous cas, ça, ça me suffit – des formations dites “internationales”. Dites “internationales”, c’est 

très mauvais comme mot, alors, ça veut dire quoi “formations internationales”? Sans doute : 



19 
 

 

celles qui enjambent toutes les formations précédentes, qui les traversent, qui sont comme à 

cheval sur tout, qui passent partout, qui traversent tout. Je disais : on n’a pas attendu le 

capitalisme pour ça, on l’a vu l’année [88 :00] dernière avec la métallurgie, avec la métallurgie 

préhistorique, quoi, c’est… ou la métallurgie néolithique plus exactement. Alors cherchons un 

mot plus satisfaisant, puisque “international”…. Les formations internationales, ça ne veut pas 

dire… ça ne veut pas dire l’ONU, ça ne veut pas dire la Société des Nations, ça veut dire : des 

formations dont le propre est de traverser ou réunir des formations sociales hétérogènes au sens 

précédent. Alors, cherchons un mot, il y a un mot qui me paraît très bon et qui est employé 

aujourd’hui, on appellerait ça : les formations œcuméniques. “Œcuméniques” puisque 

l’œcumène, c’est quoi? C’est le monde habité. Ben les formations qui traversent le monde habité, 

ce n’est pas du tout des formations homogénéisantes, [89 :00] et c’est là-dessus que je 

voudrais…, c’est par là qu’elles ont leurs spécificités. Prenez une grande compagnie 

commerciale, qu’est-ce qu’il y a? Elle est complètement segmentaire, elle a des segments qui 

renvoient à tels appareils d’État, à tels États. Prenez par exemple les grandes compagnies…, à la 

naissance du capitalisme, ou bien prenez, suivant l’exemple qu’on avait analysé l’année dernière, 

ce qui se passe dans un processus métallurgique avec les forgerons qui font de la prospection, les 

forgerons de caravane, les forgerons nomades, les forgerons sédentaires, et, là, vous avez 

réellement une formation… – c’est pour ça que les corps de forgerons, c’est tellement 

mystérieux – vous avez une formation œcuménique. Elle passe nécessairement par…. Elle a un 

secteur de bandes, hein… Pensez aux grandes compagnies commerciales : ils ont des secteurs de 

bandes… [90 :00] qui sont… qui sont… qui sont vraiment des… terribles, quoi… Prenez tout 

ça : il y a des segments de bandes et puis des segments d’États.  

Pensez aux grandes découvertes, ce qu’il y a de marrant dans tous…dans tous ces voyages, là, 

parce que vraiment… alors se lance le thème, à la fois où affrontent… s’affrontent les États et les 

villes, les deux formes, pour la découverte, pour les grandes découvertes. Mais, dans les grandes 

expéditions, vous avez des secteurs de bandes, avec de véritables bandits. Vous avez à un bout le 

Roi d’Espagne, vous avez Christophe Colomb, c’est bizarre… c’est… un homme… c’est très 

curieux, vous avez les primitifs qui viennent là-dedans, sous quelle forme? Exterminés? Pas 

toujours… Sous forme de types à exterminer ? Il y a des ententes. Qu’est-ce que, dans une… 

grand truc commercial, les nomades, quel rôle ils jouent? Il y a un segment nomade. Et s’ils ne 

sont pas d’accord? Je dis, une formation œcuménique ne procède jamais par homogénéisation. 

[91 :00] Ce n’est pas vrai. C’est une formation sociale d’un type très particulier en ce sens que, 

au contraire, elle est à cheval sur des formations hétérogènes. Et c’est ça qui fait son pouvoir dit 

œcuménique, c’est-à-dire que ça marche partout, sa prétention universaliste. La prétention 

universaliste, ce n’est jamais une prétention à l’homogénéité, pas du tout. Prenez le cas du 

christianisme, qu’est-ce qui fait la prétention œcuménique du christianisme? Qu’est-ce qui fait 

qu’il se présente comme la religion de l’œcumène, malgré toutes les… malgré toute 

l’invraisemblance de la chose? C’est en partie cet aspect. Et pour l’Islam, faudrait voir aussi 

comment ça s’est passé. Mais, dans le cas du christianisme, c’est en même temps qu’il devient 

religion d’Empire… c’est en même temps, hein qu’il devient religion d’Empire, [92 :00] et que… 

donc qu’il s’intègre absolument, vraiment, un appareil d’État fort… [Fin de la cassette] [92 :06] 

Partie 3 



20 
 

 

… Je dis que la prétention universelle d’une formation sociale vient fondamentalement de sa 

capacité à digérer des formations sociales hétérogènes. D’une certaine manière, c’est évident. Je 

veux dire : est-ce que ça ne se passe pas aujourd’hui de la même manière? Les États… On nous 

dit par exemple… -- je me fais tout de suite une objection - le capitalisme… le capitalisme, est-

ce qu’il ne procède pas à une espèce d’homogénéité? Et ben, o… on aurait tendance à dire : oui, 

oui, à partir d’exemples très précis. Je veux dire : les fameux ethnocides qui n’ont pas manqué. 

… le grand thème de l’ethnocide des sociétés dites primitives. Bien. A un niveau plus évident 

encore : la manière dont le capitalisme n’a pas supporté [93 :00] les Empires évolués. La guerre 

14-18 marque la fin des deux grands derniers Empires évolués, à savoir l’Empire ottoman et 

l’Empire autrichien. Pourquoi il ne supporte pas? Finalement, ça n’allait pas, ça ne pouvait pas 

marcher.  

Il y a une histoire passionnante, parce qu’elle est à la base…, non, elle est un facteur très 

important dans l’histoire palestinienne, dans l’histoire actuelle des Palestiniens… C’est 

précisément la période du mandat britannique pendant laquelle se constituent le sionisme et les 

premiers achats de terres par les sionistes, les premiers achats de terre arabe par les sionistes. Or, 

le mandat britannique, pendant un certain temps, essaye de continuer de fonctionner sur le mode 

de l’Empire ottoman. Ça ne dure pas longtemps, il ne peut pas. Il ne peut pas. Je veux dire, là : 

les exigences les plus élémentaires du capitalisme fait que l’Empire ottoman était pas…, était un 

élément, comme tout à l’heure on disait « il y a des éléments, il y a des milieux qui sont [94 :00] 

rebelles à la forme “ville” », ben l’Empire évolué, c’est pas du tout une bonne formule pour le 

développement du capitalisme.  

Donc, à première vue, on se dirait, à propos de toutes sortes de cas : ben oui, l’homogénéité, elle 

se fait. L’homogénéité des États, ça se fait. Eh ben, il me semble pas du tout, en fait. Et peut-être 

qu’on sera amené, là – je lance une analyse seulement pour plus tard – peut-être qu’on sera 

amené, plus tard, à beaucoup mieux distinguer ces choses-là ; à savoir : je ne crois pas qu’il y ait 

tendance à l’homogénéisation des États. Ce qui est vrai, c’est qu’il y a qu’un seul marché. Le 

capitalisme amène l’existence d’un seul marché mondial. Peut-être…, faudra voir si, avant, 

c’était comme..., mais je ne crois pas. L’existence d’un seul marché mondial, peut-être est-ce que 

c’est une caractéristique fondamentale du capitalisme, puisque, vous savez bien, il n’y a pas de 

marché [95 :00] socialiste spécifique. En revanche, une fois dit qu’il y a un seul marché mondial, 

on peut dire, dès lors, que tous les États jouent, dans une certaine limite... – Est-ce qu’on peut le 

dire? mais… je ne sais pas…. je pose la question… – on pourrait dire, peut-être, que tous les 

États, quels qu’ils soient, par rapport au marché mondial unique du capitalisme, jouent le rôle 

de… quoi?  

Cherchons un mot, disons…, très vite, peu importe ce que ça veut dire, de : modèles de 

réalisation. On dirait – là aussi c’est une métaphore mathématique, mais… – on dirait qu’ils 

sont, à la rigueur, isomorphes. Et encore, c’est bien douteux que les États socialistes soient 

isomorphes aux États capitalistes. Mais on peut dire que les États du tiers monde ou certains 

États du tiers monde sont isomorphes aux États du centre. On peut dire des choses comme ça… 

Peut-être. [96 :00] Enfin on verra plus tard, c’est une question que je pose. Mais, en tous cas, 

même si l’on supposait une certaine isomorphie des États nécessaire dans le capitalisme en 

fonction du marché mondial, cette isomorphie n’implique pas du tout d’homogénéité. Pas du 

tout. Bien plus, on aura à se demander si, dans le capitalisme, il n’y a pas lieu de distinguer deux 



21 
 

 

choses, à savoir : le capitalisme comme mode de production et le capitalisme comme rapport de 

production. Ce qui est, à la rigueur, homogène – et encore je n’en suis pas sûr – ce sont les États 

où le capitalisme se réalise comme mode de production. Mais le capitalisme peut très bien 

s’effectuer comme rapport de production sans se réaliser comme mode de production. Il peut être 

pleinement le rapport de production dominant et [97 :00] se concilier avec des modes de 

production non-spécifiquement capitalistes.  

Je pense par exemple qu’un des auteurs modernes qui est allé le plus loin précisément dans ces 

analyses et notamment du tiers monde, c’est Samir Amin, a-m-i-n. Or Samir Amin dit une chose 

qui va nous intéresser beaucoup du point de vue où nous en sommes. Dans tous ses livres, il 

soutient perpétuellement la thèse suivante : il n’y a pas de théorie économique des relations 

internationales, même quand ces relations sont économiques. Il n’y a pas – et pourtant Samir 

Amin est d’un Marxisme… est d’un marxisme très très scrupuleux… (je dis “et pourtant”… j’ai 

tort de dire “et pourtant”, parce que c’est très très marxiste, cette position – il n’y a pas de théorie 

économique des relations économiques internationales, des relations internationales, même 

quand elles sont économiques. Pourquoi? [98 :00] Parce que les relations économiques 

internationales font intervenir des modes de production différents même si le rapport de 

production est le capital. Or, il n’y a pas de théorie économique des formations sociales 

différentes. C’est donc l’hétérogénéité des formations sociales qui va garantir…, qui va non pas 

du tout “contredire” mais “garantir” la spécificité de la dernière formation sociale que j’avais à 

considérer, à savoir les formations sociales œcuméniques. Si bien que, là, vous avez un champ de 

coexistence perpétuelle.  

Pensez même à ce qu’on appelle un mouvement artistique. Un mouvement artistique, c’est quoi? 

En quoi il est œcuménique ou international? Vous y trouverez ses formes “État”, vous y 

trouverez ses formes “ville”, vous y trouvez ses formes “bande”, vous y trouverez ses formes 

“primitifs”. Tout mouvement artistique international a, [99 :00] à la lettre, son art nègre, a, à la 

lettre, son pouvoir d’État, a, à la lettre, ses bandits. Tout. Prenez la période du cubisme ou bien 

du surréalisme. Le dadaïsme, c’est vraiment, je dirais, alors, là pour être... toute cette période très 

agitée…, le dadaïsme, c’est toute une histoire de réseau urbain, avec des bandes urbaines, hein. 

Quand le surréalisme arrive, c’est vraiment la capture des villes, hein. André Breton, il se prend 

pour un homme d’État [Rires], bon, c’est… c’est une autre forme. La forme surréaliste est 

absolument distincte de la forme dadaïste. La découverte ou l’exploitation d’arts dits primitifs, 

en même temps, tout ça c’est…, c’est toujours comme ça que procède l’œcuménisme.  

Vous y trouvez toutes les formations, là, qui… qui [100 :00] se travaillent les unes dans les 

autres, qui se chevauchent, il faut savoir dans quel segment vous êtes, vous…, et… et avec des 

luttes…, des luttes abominables entre tous ces…, toutes ces formations. C’est donc ça que 

j’appelle champ de coexistence. Si bien que si vous avez… si vous m’avez compris, c’est tout 

simple maintenant. On accepte… -- mais, la prochaine fois, on… on verra ça, on verra, vous 

direz ce que vous pensez de tout ça, parce que je parlerai beaucoup moins la prochaine fois… --

on accepte ça. Quelle heure il est?  

Un étudiant : Midi et quart.  



22 
 

 

Deleuze : Midi et quart, je vais finir bientôt… On accepte tout ça : coexistence de toutes ces 

formations. Vous voyez, j’en retiens cinq, si vous m’en trouvez d’autres : parfait, hein. Donc les 

formations centrées sur anticipation-conjuration, sur appareil de capture, sur instrument de 

polarisation, sur... Quoi? Moins vite? Alors... Ah non, je n’en trouve pas cinq, je n’en trouve que 

quatre. [101 :00] Alors... Ben non ! J’en avais cinq ! Il y en a une qui a disparu.  

L’étudiante près de Deleuze : oui, il y en avait quatre.  

Deleuze : Il n’y en a que quatre?  

L’étudiante près de Deleuze : enfin, il y a cinq minutes, il y en avait quatre.  

Deleuze : Oh, oh ! Ah bon? Ah ben alors ! Ah ben, il n’y en a plus que quatre... hein ! Ça ne fait 

rien... [Rires] Donc, ce qu’on appelle les groupes primitifs, ça n’existe pas. Il y a simplement des 

formations d’anticipation-conjuration. Appareils d’État : ça n’existe pas, il y a des appareils de 

capture. Villes : ça n’existe pas, il y a des réseaux, c’est-à-dire des instruments de polarisation. 

Formations internationales : ça n’existe pas, il y a des formations œcuméniques. Et voyez : 

c’est… c’est toujours la catastrophe… quand on… quand on projette sans précaution une forme 

sur une autre, c’est très, très fâcheux. Par exemple, ceux qui supposent… On a toujours tendance 

[102 :00] -- je ne dis pas ça... je dis ça pour moi -- on a toujours tendance à se dire : ah ! La… la 

politique financière mondiale, elle est élaborée par… un groupe, la trilatérale, là, je ne sais pas 

quoi... Rien du tout ! Rien du tout. Ce n’est pas que ce soit moins dangereux, mais c’est évident 

qu’on ne peut pas projeter la forme “État” sur la forme œcuménique. Pas du tout. De même, on 

ne peut pas projeter la forme “ville” sur la forme “État”. Non pas du tout... Ce n’est pas ça. Il 

faut, au contraire, faire une typologie très, très... Si l’on veut comprendre jusqu’où va notre 

malheur, … on s’aperçoit que… que… que l’ennemi est multiple, qu’il n’y en a pas un. Il ne faut 

pas se dire qu’il y ait quelqu’un qui décide de… de ce que va devenir le dollar, non, justement : 

les formations œcuméniques, elles ne dominent jamais leurs machins. Et les appareils d’État, ça 

ne va pas loin leur sphère de…, leur sphère de… domination.  

Alors, si vous acceptez ce… ce schéma, [103 :00] voilà exactement où on en est maintenant, on 

peut plus reculer. Bon. On dit “tout ça coexiste” : très bien, mais sous quelle forme? Comment 

est-ce possible? Comment est-ce possible et surtout, comment imaginer, alors – il faut repartir à 

zéro, au point où on en est – comment imaginer… – et enfin ça va devenir une histoire plus 

concrète… je voudrais – comment imaginer ces groupes primitifs qui à la fois anticipent et 

conjurent? L’appareil d’État est déjà là, mais eux, ils ne l’ont pas, hein, ils l’anticipent mais, 

surtout, ils le conjurent. Ils vont se faire capturer ou ils sont déjà capturés par lui, ils ont une 

sphère d’autonomie très... Qu’est-ce qu’ils font? Et, en effet, même pour que l’appareil d’État 

soit concevable, je disais, il faut bien que ces primitifs, que ces groupes dits primitifs, aient des 

rapports quelconques les uns avec les autres, c’est-à-dire, aient déjà des rapports d’échanges, 

aient déjà... En tant que groupes primitifs ne comportant [104 :00] pas encore d’appareil d’État - 

ou n’en comportant pas pour leurs comptes, plutôt - il faut bien qu’ils échangent des choses.  

Sur quelles bases? Si bien qu’on a l’air de changer complètement de problème, mais ce sera 

notre problème la prochaine fois : sur quelles bases et comment concevoir la vie de deux groupes 

primitifs l’un par rapport à l’autre? Hein. Une fois dit que nous nions d’avance, sans aucune 



23 
 

 

raison, nous nions ce que les ethnologues appellent l’autarcie de ces groupes, à savoir : que 

chacun de ces groupes soit autosuffisant. Nous disons : non, ce n’est pas possible tout ça, ils 

étaient tous en coexistence, pour une raison simple, c’est que si les appareils d’État coexistent 

déjà avec les groupes primitifs, ça va de soi que les groupes primitifs, d’une manière ou d’une 

autre, sont en rapport avec des appareils d’État dont ils se méfient comme de la peste et, ne 

serait-ce que par l’intermédiaire des appareils d’État, déjà en rapport avec d’autres groupes 

primitifs. Or c’est là que je voudrais que, d’ici la prochaine fois, vous réfléchissiez à quelque 

chose. [105 :00] 

Donc, le point où on en est, si je repars à zéro, c’est : il nous faut une nouvelle théorie de 

l’échange, applicable à des échanges que l’on pourrait appeler, entre guillemets, « échanges 

primitifs ». Comment des primitifs peuvent-ils s’échanger quelque chose? Ah…  

C’est marrant, voilà… Je pense alors à une fameuse théorie de l’économie politique. Dans les 

manuels d’économie politique, on nous dit très souvent : voilà, il y a trois théories de la valeur, il 

y en a trois et puis il n’y en a pas quatre, comme ça c’est mieux, hein... Il y a une théorie bien 

connue sous le nom de “théorie de la valeur-travail” où la valeur, d’une manière ou d’une autre, 

s’explique par le travail. C’est la théorie classique. Ce n’est surtout pas la théorie marxiste, parce 

que, [106 :00] de quelque manière que Marx la prenne et la renouvelle, ce n’est pas là sa 

nouveauté. L’économie politique classique est fondée sur la valeur-travail. Et puis il y a une 

théorie : la valeur-utilité, ce qui déterminerait la valeur de quelque chose, c’est son utilité et non 

pas le travail qui y est incorporé. C’est la théorie dite “utilitariste”.  

Et puis il y a une drôle de théorie qu’on appelle “néo-classique” ou “marginaliste” et qui dit : 

ben, ce n’est ni l’un ni l’autre. La valeur ne se fonde ni sur le travail, ni sur l’utilité, mais sur 

l’utilité marginale, d’où l’expression “marginalisme”. Alors je vous demande très instamment 

si…, pour ceux qui savent déjà de l’économie politique, [107 :00] de… revoir un peu ces 

histoires de marginalisme. “Utilité marginale”, quand on lit, c’est très simple, c’est l’utilité du 

dernier objet. C’est l’utilité du dernier objet. Alors on dira que, par exemple, l’utilité marginale 

dans l’échange, c’est l’utilité comparée du dernier objet échangé. Pourquoi qu’ils introduisent 

cette idée du dernier? Les marginalistes, ils auront une importance dans l’économie politique 

fondamentale, essentielle, comme quoi, tout le néo-classicisme, c’est le marginalisme. C’est ce 

thème du dernier, le dernier comme déterminant la valeur de l’objet d’échange. Le dernier objet 

échangé, qu’est-ce que ça peut vouloir dire? Il faut arriver à rendre compte ; j’ai été trop abstrait 

aujourd’hui. [108 :00] Je voudrais juste terminer sur le point suivant pour que vous y pensiez. Et 

je dis… bon, on laisse ça, hein, surtout que je préfère attendre la semaine prochaine que vous 

ayez revu vos manuels, hein, ou… enfin qu’un petit nombre d’entre vous ait… consenti à le 

faire. Parce que je me dis : changeons ! C’est une question de méthode, on se dit : bon, 

marginalisme, si vous aviez à… à passer le… le bachot, hein, et que vous ayez comme sujet « 

Qu’est-ce que le dernier? », vous diriez : ah bon, ben il faut que j’utilise le… le marginalisme. Si 

vous n’en savez rien, vous dites : ben, oui... Vous l’utilisez discrètement. Mais, pour arriver à se 

débrouiller, il ne faut jamais rester dans un truc trop technique.  

Je me dis “le dernier”, c’est très marrant : il suffit d’aller au café pour avoir des idées [Rires] … 

Parce que j’oublie le marginalisme, hein… et je me dis : le dernier... Trois types au café, hein : 

« Allez, c’est le dernier verre. » [109 :00] Ça a l’air de n’avoir aucun rapport…, mais je n’en suis 



24 
 

 

pas sûr du tout… hein que les marginalistes…. « C’est le dernier verre !  C’est le dernier ! ». 

L’autre dit : « ah non non non, non non, non non, je, je... Non, non. Non » Alors, on se moque de 

lui, on dit : « ah t’as peur de bobonne ! Tu vas te faire gronder chez toi ! » Il y a une espèce 

d’évaluation collective, une espèce d’accord collectif de… du dernier et la valeur du dernier. 

Autre exemple, [Pause] une des choses les plus abominables du monde, une scène de ménage. 

Une scène de café, on aura trois scènes comme ça. Quatre scènes. On aura la scène marginaliste, 

mais avec trois scènes plus concrètes. Celle du café : le dernier verre…. La scène de ménage : « 

Tu n’auras pas le dernier mot ! » [110 :00] Ou bien : « Le dernier mot, c’est moi qui l’aurai ! ».  

Strindberg… hein . « C’est moi qui aurai le dernier mot ! » « Non, tu ne l’auras pas, le dernier 

mot ! » Qu’est-ce que c’est que le dernier mot d’une scène? Ou bien alors, le dernier amour. 

Qu’est-ce que c’est le dernier amour? Je me dis, à propos de la scène de ménage, hein… mais il 

faudrait vraiment que vous vous y mettiez là-dessus, parce que… moi je parie que les 

marginalistes ne disent absolument pas autre chose que ce que les types se disent dans un… au 

café. C’est prodigieux. … Que : il y a un drôle de truc dans la scène de ménage, c’est pour ça que 

c’est une telle saloperie. Chacun des deux… – là vous avez une situation d’échange, ils 

échangent des mots, hein… bon – chacun des deux a une certaine évaluation, à mon avis, une 

évaluation du point où il ne faut [111 :00] pas aller trop loin. Qu’est-ce que c’est ce point où il ne 

faut pas aller trop loin? C’est que tout se passe comme si la scène de ménage, c’était comme un 

bain, hein. Ils font la scène de ménage, et puis ils en sortent tout frais, hein. Et les autres sont 

effarés, les gens qui ont assisté à ça – parce que généralement, ça se fait en public – ils sont 

effarés, ils disent : « Mais bon dieu, où est-ce qu’on est? » [Rires] Et, au moment où les 

spectateurs, les auditeurs, vont craquer, la scène s’apaise : c’est fini ! C’est fini, on sait que ça va 

reprendre dans une demi-heure, hein, bon. [Rires] A peine on s’est… on s’est dit : « ouf, ça y est 

», bon, ça repart, hein. Donc, une série. Dans chaque cas, il y a une espèce d’évaluation : ne pas 

aller trop loin pour... Bon. Il y a une évaluation du dernier objet qui, dans ce cas-là, est un mot.  

Et dès le début… c’est ça qui m’intéresse : c’est que, dès le début de la scène de ménage, la 

scène de ménage comprend [112 :00] et l’évaluation (au moins approximative chez les deux) du 

dernier mot au-delà duquel ça irait trop loin, et du temps nécessaire mis à atteindre le dernier 

mot. Car il ne s’agit pas d’y arriver trop vite, hein, sinon la scène de ménage ne fonctionnerait 

pas. Pour le dernier verre, je dis de même que c’est dès le premier verre de la série qu’il y a une 

double évaluation collective, évaluation collective et du dernier verre (au bout de combien) et du 

temps nécessaire (il ne s’agit pas de rester ni trop longtemps, ni pas assez longtemps au café). Je 

dis : est-ce que dans les échanges primitifs, il n’y a pas en effet une évaluation du dernier 

[113 :00] qui serait fondamentale dans l’acte d’échange? Vous voyez? Mais ce serait bon de 

passer par des exemples très préc… très concrets, pour….  

Et est-ce que les marginalistes nous disent autre chose lorsqu’ils disent : c’est le dernier objet, 

c’est la valeur… oui c’est la valeur du dernier objet, l’objet marginal, qui fixe la valeur de toute 

la série? Le banquier Chalandon, qui nous cache moins de choses que le Premier ministre Barre, 

disait récemment… bon vous savez, le pétrole, tout le monde sait que… qu’on vous ment, qu’il 

disait. C’est très normal que, la valeur, elle soit fixée sur le coût de production du dernier objet. 

Qu’est-ce que c’est, dans le cas du pétrole, le coût de production du dernier objet? C’est le 

prochain, le presque prochain, le futur pétrole marin. [114 :00] Vous voyez? La montée du 

pétrole est très liée à la découverte du pétrole marin. Qu’il y ait une montée du cours du pétrole 



25 
 

 

en fonction de la valeur du dernier objet, à savoir : ça va de soi que le pétrole des sables a toute 

raison de s’aligner, c’est un mécanisme qu’on apprend dans les manuels d’économie politique, 

mais vraiment élémentaires, que, quant au coût de production, un objet étant donné, les coûts de 

production s’alignent sur le plus haut coût de production. Alors, qu’il y a des mécanismes 

régulateurs qui interviennent, etc. : bien sûr. Mais il y a eu un discours pas croyable de 

Chalandon, il disait : mais quoi, ben évidemment, c’est évident que, le pétrole, il était sous-payé. 

… Les pays…, les États du centre, ben oui, les États du centre, ils ont toujours sous-payé 

[115 :00] le pétrole, maintenant, c’est fini. Mais c’est fini parce que le pétrole va aligner son coût 

de production sur la production du pétrole marin qui va entrer en cours. C’est encore un coup des 

Anglais, quoi, eh ! Ce n’est pas… On dit que c’est un coup des Arabes, mais c’est un coup des 

Anglais. Oui, c’est eux, c’est eux. La faute aux Anglais, quoi. Voilà. Enfin voilà ! Voilà. Bon 

ben la suite la prochaine fois…. [Fin de la séance] [1 :55 :27] 


