Gilles Deleuze
Sur les appareils d’Etat et machines de guerre, 1979-1980
S5éme séance, 15 janvier 1980

Transcription : Annabelle Dufourcq (avec le soutien du College of Liberal Arts, Purdue
University) ; transcription augmentée, Charles J. Stivale (avec référence a la révision de
Florent Jonery a Web Deleuze)

[Ce texte fragmentaire semble étre la fin de la séance étant donné la référence a l’heure, 12 :45.
Vue I’absence de séances depuis la fin de novembre 1979, il est possible que quelques séances
manquent, notamment celles du 4, 11 et 18 décembre, et peut-étre du 8§ janvier|

... [Caligula], il emmene sa garde sur une plage, loin de Rome. Et, 13, il les divise en deux, il
divise sa garde en deux. Il leur fait ramasser des coquillages, et il leur ordonne de se battre 1’'une
contre I’autre. On se dit : « en effet, ¢ca ne va pas fort, Caligula » [Rires]. Et puis, il revient. Bon.
Ca c’est I’aspect Caligula vu par Albert Camus. Ca, ¢’est I’interprétation délirante de Caligula.
Je ne veux pas dire que... elle soit mal ou qu’il ait tort, non, pas du tout. Peut-étre... Pourquoi
pas? Peut-€tre que... Interprétation juridique rationnelle, politique, politico-juridique : [1 :00] les
latinistes remarquent que le méme mot désigne “coquillage” et certaines machines de guerre.

Bon, il suffit de penser a ¢a pour penser que le texte de Salluste est peut-€tre un texte de satire,
est volontairement satirique, car tout devient un peu cohérent.! Supposons..., on ne risque rien a
supposer puisqu’on n’en sait rien, [Rires] alors, supposons — mais ¢a arrivait tout le temps — que
Caligula ait eu I’impression qu’une partie de sa garde préparait un sale coup, une révolte. Il
emmene toute sa garde loin de Rome, prés de la mer et, 13, il ne leur fait pas ramasser des
coquillages, il n’est pas..., il n’est pas quand méme a ce niveau, il fait ramasser les machines de
guerre qu’une partie de la garde a, la partie soupconnée. Et puis, il fait [2 :00] exterminer la
partie soupgonnée par 1’autre partie. Tout devient... d’une banalité, d’une banalité rationnelle
trés grande, c’est-a-dire : il étouffe une révolte, et puis il rentre & Rome apres avoir liquidé une
partie de sa garde, ¢a devient limpide. Bon.

Qu’est-ce que ca veut dire? Est-ce que c’est I’'un ou est-ce que c’est ’autre? Je dirais : ni 'un ni
’autre, a la limite. Parce que... il faut garder cette spheére d’ambiguité, la montée de la sphere
ambigué. La montée de la sphére ambigué, c’est que c’est exactement ¢a. Je peux tout interpréter
ou bien en détermination de la subjectivité privée, c’est-a-dire la folie, le plus privé de la
subjectivité, ou bien en détermination publique objective. Mais, en fait, il y a toutes sortes de
régimes, [3 :00] dont on s’occupera, qui se définissent comme a cheval, parce que, non pas du
tout qu’ils fassent une espéce de synthése, de mélange du public et du privé, mais qu’ils
imposent une sphere qui n’est réductible ni a I’'un ni a ’autre. C’est ce que j’appelle : “la sphere
des rapports de dépendance personnelle”.

A ce moment-1a, alors, peut-étre le titre de Paul Veyne, « Le sperme et le sang », prendrait un
sens méme plus général.? Prenez la féodalité. C’est vraiment avec la féodalité... -- il y a des
pages, 1, du coup, de Michelet qui sont splendides,® sur la maniére dont s’est constituée la



monarchie francaise, ou il dit : c’est trés curieux les rois de France, ils gérent, ils gérent leurs
germes de royaume vraiment comme. .., comme des especes de boutiquiers. IIs opérent avec
quoi? C’est 1a..., c’est... Michelet crédite Louis XI de ¢a, mais ¢a a commencé avant Louis X1, il
dit : ce qu’il y a de génial dans Louis XI, ¢’est que, vraiment, les mariages, les héritages, [4 :00]
deviennent les instruments objectifs d’une politique. Vous me direz : ¢a a toujours été comme ca.
Je ne sais pas si, a ce moment-la, il n’y a pas une espéce de mutation ou, mais, que les mariages,
les héritages, deviennent vraiment les facteurs actifs et créateurs d’un nouveau type de pouvoir
qui se fait a ce moment-la — par exemple le pouvoir du monarque qui est pas du tout la méme
chose que le pouvoir du despote archaique — que tout ¢a monte... sous cette forme (dans
I’Empire romain ¢a montait sous une autre forme), cette sphere, cette sphere qu’il faut définir
comme chaque fois la détermination mouvante des rapports de dépendance personnelle. Alors,
vous pouvez... — on ne cesse pas d’osciller — tantot en rendre compte de maniere objective, et ce
n’est pas juste, tantot en rendre compte de maniere simplement subjective (« le délire des

César »), ce n’est pas juste non plus. Il y a tout a fait autre chose la-dedans. [5 :00] Alors, ¢a, on
essayerait de... [Deleuze ne termine pas|

Mais, si vous voulez, j’atteins enfin mon probléme, c’est vraiment... bon, qu’est-ce qui... qu’est-
ce qui se passe? Comment on en arrive 13, a cette montée d’un nouveau type de relation que I’on
appelle provisoirement — on verra la prochaine fois si on peut préciser — mais qu’on appelle
provisoirement “la sphere des relations de dépendance personnelle”? Que ce soit, encore une
fois..., alors, c’est treés varié : dépendance personnelle par rapport a I’Empereur évolué dans le
cas de I’Empire romain, par rapport a... au seigneur dans le cas de la féodalité -- c’est un tout
autre type, je ne les confonds pas -- par rapport au monarque dans la monarchie francaise, ce
qu’il y a en commun, c’est que c’est des figures de la relation de dépendance personnelle. Encore
une fois, ce n’est pas les personnes qui rendent compte de la constance des relations de
dépendance [6 :00] personnelle dans une société. C’est spécifique. Il me semble qu’il nous faut
un concept de la relation de dépendance personnelle qui en fasse vraiment..., qui lui donne une
consistance spécifique. Alors, je dirais : mais qui est... qui est vraiment a ce niveau-la? Cette
sphere, cette sphere de la dépendance personnelle, il faudrait essayer d’arriver a la... a la
préciser. Alors, je m’arréte la-dessus parce que je voudrais que vous réfléchissiez a ¢a pour la
prochaine fois, quelle heure qu’il est?

Un étudiant : Une heure moins le quart.

Deleuze : Qui ¢’est I’homme de la sphére de la dépendance personnelle? Ecoutez-moi bien.
Enfin -- Une heure moins le quart? Oh, on n’a plus beaucoup de temps -- Qui c’est? Eh bien, il
me semble que c’est... -- on pourrait dire, je résume -- ¢’est quelqu’un dont la détermination
historique a une importance colossale. C’est celui qui se plaint, c’est ’homme de la plainte.

[7 :00] C’est lui, c’est lui qui fait monter cette sphere de la dépendance personnelle. Qu’est-ce
que ¢a veut dire, ¢ca? Et pourquoi “I’homme de la plainte”? Est-ce qu’il va avoir une importance
historique aussi grande que je dis, I’homme de la plainte? Et qui est-ce qui se plaint dans
I’histoire? 11 faut savoir, qui est-ce qui se plaint. Tous les malheureux se plaignent. Mais les
malheureux, ¢a peut étre trés varié, ¢a peut étre des aristocrates qui ont perdu le pouvoir, ¢a peut
étre des... des paysans opprimés, le peuple opprimé, ¢a peut étre... Alors ¢a varie. Quand c’est
un aristocrate opprimé, sa plainte ... [Pause] euh, non, proscrit, qui a perdu le pouvoir, tout ¢a, sa
plainte n’a pas le méme nom. Quand le peuple se plaint, ce n’est pas... ce n’est pas... ce n’est



pas la méme chose. Bon. Mais, a travers toutes ces variations, est-ce qu’il y a une certaine
situation de la plainte dans 1’histoire? C’est a ¢a que je voudrais que vous... pensiez [8 :00] pour
la prochaine fois. Qui ¢’est I’homme de la plainte?*

Je prends une hypotheése tirée d’un auteur que je trouve trés trés fort, trés... un marxiste hongrois,
spécialiste de I’Empire chinois dont j’ai parlé une autre année, qui s’appelle [Ferenc] Tokei, t-o
tréma k-e-i. Beaucoup de choses de lui sont... ou bien traduites... enfin publiées en frangais. Je
pense a un texte trés beau de lui d’une quarantaine de pages : « Naissance de 1’élégie chinoise »,
« Naissance de 1’¢élégie chinoise ».° Et la thése de Tokei, c’est que 1’élégie chinoise... L élégie
c’est quoi? C’est I’art de la plainte. L’¢légie, c’est le chant du deuil, et ¢a traverse 1’histoire,
I’¢legie. Bien plus : ¢a traverse les valeurs lyriques, I’élégie. Qui sont les grands poctes lyriques?
Il y a les poétes tragiques, il y a les poctes épiques, mais le lyrisme, ¢’est fait de quoi? [9 :00] Le
lyrisme, ¢a a une sorte..., deux, deux tonalités fondamentales : la tonalité satire et la tonalité
¢légie. Et ce n’est pas les mémes rythmes, il y a les rythmes satiriques, il y a des rythmes
¢légiaques. Par exemple, pour ceux qui se rappellent les traités de versification, ce qu’on appelle
le distique, le distique est un rythme typiquement élégiaque, inventé par des poetes dits
“légiaques”. Parfois, c’est les mémes poctes qui ont une partie de leur ceuvre en satire, une
partie de leur ceuvre... Mais c’est les deux grands poles du lyrisme. Ca continuera jusqu’a Victor
Hugo, ces deux grands poéles, deux grands pdles lyriques.

Or, la satire, elle procéde avec quoi? Avec les valeurs suprémement poétiques de I’injure.
[Pause] La satire, c’est le développement lyrique de ’injure et rythmique de I’injure. L injure, ca
a des valeurs rythmiques trés grandes, il suffit de voir les formes d’injures populaires, il y a des
valeurs rythmiques [10 :00] tres, trés grandes des injures, hein. Quelqu’un sait bien injurier
quand il est bon rythmicien. S’il n’est pas bon rythmicien, ce n’est pas la peine qu’il essaye.
[Rires] Bien. Il y a tous des langages d’injures... Au moment de la Révolution, il y avait des
langages..., ou juste avant la Révolution, il y avait des langages d’injures dont profiteront les
journaux révolutionnaires, par exemple, le journal du Pére Duchesne, qui est un dérivé de ces
langages prérévolutionnaires qui €taient tout entiers faits d’injures. Formidable. Les satiriques
latins ont un... ont un sens de I’injure rythmique, 1a, qui est fantastique, fantastique, fantastique.
Enfin, la satire, c’est ¢a. Et 1’¢légie, c’est, elle, le développement lyrique de la plainte.

Or, tres bizarrement, il y a des combinaisons entre la plainte et I’injure. C’est le méme homme
peut étre que, a la limite, ¢’est le méme homme celui qui manie la plainte et celui qui manie
I’injure, et avec quel humour et quelle valeur rythmique, alors, de la plainte... Donc si je dis des
plaintes : ben oui, elles traversent I’histoire, je pourrais faire la liste des [11 :00] plaintes. On dit
les grandes plaintes, et puis... Mais c’est embétant, parce que c’est... c’est a vous d’y penser,
hein, pour la prochaine fois, je voudrais que... [ Pause]

Bon, je fais une liste, méme, absurde. La, on voit tout de suite, la plainte, il y a une plainte
épique. La plainte épique, c’est généralement lorsque 1’épopée a... a perdu son actualité. C’est
un effort, la plainte épique, c’est un effort pour réactiver I’épopée. Dans I’Empire romain tardif,
ils essayent de refaire de 1I’épopée, pas forcément fameux, hein, mais alors, ¢a devient une
épopée... plaintive : « Ah, le vieux temps... Ah, la décadence actuelle... », etc. I1 y a une espece
de pole élégiaque de I’épopée, hein. La plainte épique se forme, ... par exemple, méme chez de
trés grands auteurs comme... Enfin, peu importe. D’autant plus que je ne les ai pas lus. [Rires]



Alors, ... bon, ¢a, il y aurait tout le domaine [12 :00] de la plainte épique. La plainte tragique,
avec la tragédie... vous savez que la tragédie porte la plainte,... la tragédie grecque... Je cite de
téte, de ceeur : « Oyeoyeoye oye oyeoyeoye eya popeya eya popeya... » Bon, vous sentez que
c’est une plainte. [Rires] Vous avez senti? Non, d’ailleurs, je I’ai dit trés. .. trop gaiement. [Rires]
Je I’ai dit trop gaiement. Je recommence : [Rires] « Ah ahah aaaah aaaah » Bon. [Rires] Mais, l1a
aussi, on voit bien que le tragique n’a pas ’essence de la plainte. Pourquoi? C’est le cheeur qui se
plaint. Dans la tragédie, c’est le cheeur. Le cheeur, qui, finalement, est, d’une certaine maniere,
I’exclu de la tragédie, aahh... qui est 1a comme témoignant d’une espece de... je ne sais pas de
quoi qu’il témoigne, mais... bon, il intervient quand... quand on a le temps de le faire intervenir,
il intervient sous la forme de la grande plainte. [13 :00] (Edipe ne se plaint pas, mais le cheeur,
alors lui : « Ooye, oye oye, oye, qu’est-ce qu’il lui arrive, pauvre (Edipe, qu’est-ce qu’il va lui
arriver. oh ooooh oh oh... » Bon. La tragédie grecque contient les plus beaux textes de plainte qui
soient, mais la plainte n’y est pas pure puisqu’elle est prise dans I’élément tragique tout comme
la plainte, elle était prise dans I’élément épique.

Il y a un tout autre type de plainte, alors, dans une tout autre civilisation, c’est la plainte ... reli...
prophétique. La plainte prophétique, le prophéte ne cesse de se plaindre. Et, par-la, le prophéte
appartient a un grand modele qui est Job, la plainte de Job. La plainte de Job [mots inaudibles],
la plainte de Job quand il interpelle Dieu : « Alors quoi? Alors quoi? Quoi, moi? quoi? » La
longue plainte du prophéte, c’est tres, trés important, ce n’est pas la plainte tragique, ce n’est pas
la plainte épique.

Vous avez la plainte populaire qui donne la complainte... Des plaintes, vous en avez. [14 :00]
Mais la plainte devient pure dans son role élégiaque. Les grands poetes de la plainte, c’est les
¢légiaques. Ce n’est ni les tragiques, ni les épiques. Et qui ¢’est? C’est d’abord toute la tradition
des Grecs. On parle des... de I’épopée... chez les Grecs, de la tragédie, mais considérée comme
I’égale des grands tragiques et de... et de Homeére, et de I’épopée, il y a la série des poctes
¢légiaques grecs. Hein, il y a des médailles, il y ici des [mot inaudible] de médailles : une face
pour... Homére et une face pour un grand €légiaque. La poésie latine qui est une des choses... 1a,
bon, un des seuls hommes aujourd’hui en France capable de bien parler, c’est justement... Paul
Veyne, ... parce qu’il a, je ne sais pas par quel don, il a le sens de ce qu’ils ont apporté en
rythmique, de la valeur rythmique de ces poctes. C’est la grande série : [15 :00] Catulle, Ovide,
Tibulle, Properce, dont une partie de I’ceuvre est faite d’élégies, avec des rythmes, alors, avec
une invention rythmique fondamentale.

Or, tout ¢a, je dis : qui est-ce qui se... [Deleuze ne termine pas] Je retrouve ma question. Si
I’¢légie est vraiment la forme lyrique de la plainte, c¢’est-a-dire la forme sous laquelle la plainte
apparait a I’état le plus pur, qui est-ce qui se plaint dans I’histoire? Ben, c’est une réponse qui
peut vous intéresser, du moins celle de Tokei, qui le montre — je ne dis pas en général — pour
I’¢légie chinoise. Eh ben, il dit : celui qui se plaint fondamentalement dans 1I’Empire chinois,
c’est qui? Ce n’est ni le proscrit, ni ’emprisonné, c’est I’esclave affranchi. [16 :00] Ni
I’opprimé... ni le proscrit, ni ’opprimé, ni le... je-sais-plus-quoi, c’est I’esclave affranchi. Le
genre ¢légiaque chinois commence avec I’importance prise par ce personnage historique tres,
trés curieux : I’esclave affranchi. Bon. Alors est-ce que... ¢a va peut-Etre recouper des choses
pour nous ¢a.



Et I’¢légiaque, le pocte élégiaque, on peut dire : il se vit tantdt comme proscrit. Prenez par
exemple, alors, la forme vraiment personnelle de la plainte : I’é1égie amoureuse. L.’¢élégie sera
dite par... Il y a élégie dés qu’il y a deuil, dés qu’il y a plainte, dés qu’il y a plainte poétique. Et
prenez le... le... I’élégie amoureuse : le poéte élégiaque pousse sa plainte, hein, sa plainte
grandiose, lyrique et rythmique en fonction de toute une constellation [17 :00] de situations ou,
tour a tour, il se pose comme étant éconduit par I’aimée, c¢’est-a-dire proscrit, opprimé par
I’aimée qui abuse de son pouvoir. Mais différent de proscrit et différent aussi de I’opprimé, il y
a : exclu, ce n’est pas la méme chose, le personnage de 1’esclave affranchi qui se sent comme
exclu. L’exclu, c’est I’esclave affranchi, il se vit comme exclu.

Alors, c’est... [Deleuze ne termine pas] D’ou... d’ou I’histoire idiote, I’esclave affranchi qui dit :
« ah j’aurais préféré encore rester esclave », ¢’est idiot, ca. Mais que ’esclave affranchi, par
exemple, dans les exemples qu’analyse tres bien Tokei, se vive comme exclu... I’opération
d’affranchissement, [18 :00] c’est une opération a la fois tres, trés importante. Est-ce que ce n’est
pas lui qui, a la fois, va étre au centre de la plainte, et d’une plainte beaucoup plus efficace
qu’elle n’en a I’air, parce qu’elle va entrainer la montée de ce nouveau type de rapports, les
rapports de personnes et de la dépendance personnelle ou, 13, I’esclave affranchi va se découvrir
comme un véritable maitre, pas du tout comme quelqu’un qui dépend ? Si on lance la sphére de
la relation des dépendances personnelles, c’est I’esclave affranchi ou quelque chose comme ¢a
qui devient le maitre. Et c’est lui qui va amener le consilium de I’Empereur, c’est lui qui va
amener le fiscus de I’empereur. Peut-étre, hein. Enfin, il y aurait tout un domaine pour
achever..., pour vous donner de quoi travailler d’ici la semaine prochaine.

Je saute de registre : si on essayait de faire, alors, un cours ou une recherche sur ces problémes
de la plainte? Il y a en psychiatrie... la... la [19 :00] psychiatrie est pleine des plaintifs. Etil y a
trois grandes plaintes — il y en a ici qui travaillent d’ailleurs la-dessus déja, je ne sais pas s’ils
voudront en parler... hein?

Une ¢étudiante : La semaine prochaine.

Deleuze : Bon, bon, bon, il y a les trois grandes plaintes qui correspondent aux... a ce qu’on
appelle les grandes névroses actuelles, ou ce qu’on appelait : la plainte de I’hypocondriaque, la
plainte du mélancolique, et la plainte du dépressif, et ce n’est pas du tout la méme, hein. Ce n’est
pas la méme, la plainte dépressive, il faudrait inventer des valeurs rythmiques, ce n’est pas les
mémes valeurs rythmiques, ce n’est pas les mémes rythmes. Alors, ce serait trop facile, une
hypothése facile, donc on ne peut pas, mais ca aurait été bien, c’est que la vraie plainte, ce serait
celle du mélancolique, hein, parce que c’est lui qui se vit comme exclu, tandis que
I’hypocondriaque, ce n’est pas... [20 :00] ce n’est pas la plainte pure parce que, lui, il se vit
beaucoup plus comme proscrit ; le dépressif, il se vit beaucoup plus comme opprimé,
emprisonné. C’est tellement facile que c’est faux, hein, ¢a ne peut pas €tre vrai, donc.

Alors, on tire un trait, voila. Voila, bon, vous réfléchissez a ¢a, on en est la, voila. [Fin de la
cassette] [20 :21]

Notes



1 Salluste, ou Gaius Sallustius Crispus, était un historien romain du premier siécle avant J.C. Pourtant, il a vécu
pendant le siecle avant I'époque de Caligula. Il s’agirait peut-étre d’une référence a Suétone. Voir Suétone, Vie des
douze Césars, IV, xlvi, qui raconte I'épisode des coquillages.

2 paul Veyne est un historien francais, spécialiste de la Rome antique. Pourtant, aucun titre comme celui que cite
Deleuze ne parait dans la bibliographie de Veyne. Son ouvrage majeur avant cette séance est Le Pain et le cirque
(Paris : Le Seuil, 1976), sur la pratique du don dans I'Empire romain. Pourtant, étant donné que Deleuze parlera
plus loin des formes d’élégie, il y a peut-étre un lien entre ce titre mystérieux et un autre livre to Veyne, L’Elégie
érotique romaine (Paris : Le Seuil, 1983), qui a paru apreés le séminaire en cours, mais dont les recherches ont peut-
étre paru en partie avant la date de publication.

3 |l s’agit sans doute de I'ouvrage majeur de Jules Michelet, L’Histoire de France.

4 La plainte est un théme fréquent chez Deleuze, non seulement dans les séances qui suivent, mais aussi ici et 13
dans ses séminaires, notamment dans quelques séminaires sur Leibniz, le 24 février 1987 et le 19 mai 1987, et
dans L’Abécédaire de Gilles Deleuze.

5 Ferenc Tokei est un sinologue hongrois ; Naissance de I’élégie chinoise (Paris : Gallimard, 1967).



