
1 

 

 

 

 Gilles Deleuze 

Sur les appareils d’État et machines de guerre, 1979-1980 

6ème séance, 22 janvier 1980 

Transcription : Annabelle Dufourcq (avec le soutien du College of Liberal Arts, Purdue 

University) ; transcription augmentée, Charles J. Stivale 

Partie 1  

… Sur de purs matériaux pas organisés… euh… et je souhaitais vivement que vous organisiez 

quelque chose sur ce thème de la plainte et de son rôle à la fois dans les arts et dans l’histoire. 

Alors il n’y a personne qui pourrait… qui pourrait me…à ma place... Hein? [Pause] Vous avez 

de la mauvaise volonté, quoi. [Pause] [1 :00] Bon ben, alors on laisse ça, hein. J’espérais... 

[Pause]  

Sur ce qu’on a fait les dernières fois, il n’y a pas de problème, il n’y a pas de... ? Non? Mes 

appels les plus habiles restent... [Rires] Bien. Eh ben, ça tombe mal, parce que je n’ai pas grand-

chose à dire aujourd’hui, alors... Bon, eh ben, on y va... Il y a quelqu’un qui veut parler? [Rires] 

Ah la la... Bon. Bon. Aaahh. [2 :00] 

Ce qu’on a vu les dernières fois, c’est... – je n’arrive pas… je n’arrive pas à le dire assez 

concrètement… -- c’est une certaine comparaison, une certaine description de types 

d’agencements. Et en quoi c’est dans notre sujet, cette comparaison, cette espèce d’étude 

descriptive? C’est vraiment de la description au point où nous en sommes, description de types 

d’agencements. Et ce que je retiens pour notre sujet -- « qu’est-ce que c’est que l’appareil 

d’État? », c’est-à-dire « quel type d’agencement ça veut dire, un État? » -- ce que je retiens et ce 

à quoi je tiens – parce que ça me paraît un peu [mot inaudible] -- c’est qu’on est arrivé à 

distinguer ces deux agencements – ce n’est pas les seuls, il y a une liste infinie d’agencements – 

mais, euh, ces deux agencements [3 :00] qui nous occupent principalement pour le moment, à 

savoir un agencement constitué par une combinaison code-territoire et un agencement constitué 

par une combinaison tout à fait différente, surcodage-terre. Et on a vu que, la terre, elle était 

toujours en… dans un certain décalage avec le territoire, tout comme le surcodage était une 

opération tout à fait différente de celle des codes. Or, c’est là-dessus que je voudrais… euh… je 

ne sais pas, je voudrais revenir un tout petit peu, parce que ça me paraît très, ça me paraît... à la 

fois, je n’arrive pas à le dire assez concrètement, et je sens qu’il y a toutes sortes d’applications 

concrètes. 

Je dis : dans notre vie, on passe notre temps, ou de longs moments de notre temps, dans [4 :00] le 

régime d’agencement code-territoire et, soit collectivement, soit personnellement, on passe 

beaucoup de temps à coder des territoires. Et ce qui m’importait, c’était qu’un certain nombre de 

notions étaient nécessaires pour définir cet agencement-là. Et ces notions, on a vu, c’était quoi? 

C’était l’idée qu’un agencement de territoire, un agencement code-territoire, se définit par son 



2 

 

 

exercice. C’est un agencement d’exercice, c’est-à-dire que, lorsqu’un exercice d’agencement est 

fini, on recommence ailleurs en changeant de territoire. [5 :00] Si bien que c’est un agencement 

d’itinérance, c’est l’agencement de l’itinérance. D’autres années, on a vu, on a essayé de 

distinguer nomadisme et itinérance. Ce n’est pas du tout pareil. Mais l’itinérance, c’est bien l’état 

de celui qui suit un flux de territoire en passant d’un territoire à un autre d’après des codes. Donc 

un agencement d’exercices ou un exercice d’agencement… – mais un exercice d’agencement ne 

vaut que dans ce type d’agencement : agencement d’exercices – eh ben, un exercice 

d’agencement se définit précisément par : tant que je reste sur ce territoire. Et puis après, je ne 

change pas d’agencement, je porte mon agencement sur un autre territoire.  

Si bien que, second point, chaque agencement de ce type, code-territoire, avec l’itinérance 

d’agencement correspondante, avec l’itinérance correspondante, [6 :00] se définira par ce qu’on 

appelait une limite. Sur un territoire, l’agencement est véritablement sériel et la série se définit 

par une limite.1 Cette limite, on a vu, c’est le dernier objet. Le dernier objet, ce qu’on appelait, 

en termes marginalistes, l’objet marginal ou le dernier objet réceptible. En fonction de quoi, 

réceptible? Mais en fonction de l’agencement. Je veux dire : au-delà de ce dernier objet, il y a, 

bien sûr, d’autres objets, seulement ils ne pourraient être captés, ils ne pourraient être investis 

que si l’on changeait la nature de l’agencement. Donc, dans cet agencement de territoire, il est 

toujours tendu vers sa limite, vers l’évaluation du dernier objet et, en même temps, il conjure 

l’au-delà, c’est-à-dire [7 :00] ce qui serait encore après l’objet qui ne serait saisissable que dans 

un autre agencement.  

Alors, j’ai pris des exemples stupides comme le dernier verre, le dernier mot, le dernier verre au 

café, c’est-à-dire le verre marginal, le dernier mot dans une discussion, dans une scène, dans une 

scène de ménage. Euh… Je pense, pour rendre ça encore plus clair, si vous voulez, je reprends 

un exemple où ça me paraît très, très évident, les agencements, par exemple les agencements de 

Proust dans la Recherche du temps perdu.  

Proust, il a une idée, comme ça -- je ne dis pas qu’elle ait une valeur universelle, elle vaut pour 

lui, quoi -- il a une idée, c’est que, finalement, dans le domaine des amours, tout amour poursuit 

d’une certaine manière sa propre fin, sa propre... Il répète sa propre limite. [8 :00] Bon, c’est une 

idée, elle est belle… euh… c’est comme ça, il vit comme ça. Il explique très bien que, par 

exemple, son amour pour Albertine… ne cesse pas, dès le début, de répéter la fin de cet amour. 

Alors, ce n’est pas une répétition du passé, c’est comme une espèce de pro-répétition. Donc, tout 

l’amour est orienté vers une série, laquelle série se définit par une limite. Cette limite, c’est la 

rupture, la fin de cet amour. Et cet amour, au moment le plus vivant, ben… répète à sa manière la 

rupture à venir. Bon. Il est triste, hein, il est triste, mais, enfin, Proust était difficile à vivre. Bon. 

Alors on voit bien, là, je dirais : ça, c’est un exercice d’agencement. Bien plus, un même amour 

peut comporter plusieurs exercices. Par exemple, dans le cas de Proust, il y a deux amours 

successives pour Albertine, [9 :00] pour la même personne, hein. Bien. Vous voyez ce que 

j’appellerais un exercice d’agencement. Ça implique un certain territoire. Ça se fait dans certains 

lieux ; Albertine est liée à des lieux, tout ça. Et cette série-là, la série Albertine ou les deux séries 

Albertine sont orientées vers la limite. [Pause] 

Donc c’est chaque amour qui est sériel et, une fois qu’un amour a atteint la limite, eh ben, le 

narrateur de la Recherche du temps perdu passe à un autre amour, par exemple, du premier 



3 

 

 

amour pour Albertine au second amour pour Albertine. Vous voyez? Donc, chaque fois, 

l’exercice d’agencement est défini par une série orientée vers une limite. [10 :00] Et puis, il y 

a… -- mais il ne faut pas dire que c’est après : tout ça coexiste étonnamment -- il y a comme une 

autre dimension, une autre dimension où Proust a plus ou moins le pressentiment, et a le 

pressentiment de manière plus ou moins vive, qu’il y a un autre agencement qui se constitue en 

même temps. Et qu’est-ce que c’est, cet autre agencement? C’est l’agencement de son œuvre à 

faire. Cette fois-ci, ce n’est plus un agencement amoureux, c’est, mettons, un agencement 

artistique.2 Bon. Il se dit tout le temps : « ah oui, euh… je perds mon temps... » -- Le temps 

perdu, c’est aussi le temps qu’il perd, hein -- « Je perds mon temps avec Albertine ». [11 :00] Il 

dit : « je devrais travailler, je devrais faire mon œuvre... », tout ça, comme si c’était un autre 

mode d’agencement. Peut-être que les deux ne s’excluent pas, peut-être qu’ils sont coexistants, 

mais c’est un autre mode d’agencement.  

Et se produira une très bizarre révélation, il se dit à un moment, dans son amour pour Albertine : 

« tiens, je vais épouser Albertine. Ben oui, je vais l’épouser », il se dit. Il se dit : « Non. J’ai mon 

œuvre à faire. » Ce n’est pas que ça s’oppose, il pourrait faire son œuvre et épouser Albertine, 

pourquoi pas? Non c’est…, mais ce qui l’intéresse, c’est que ce n’est pas du tout le même type 

d’agencement, que, lorsqu’il se dit… et lorsqu’il a la révélation, il ne suffit pas de se dire, il se le 

dit tout le temps : « Ah mon œuvre, je vais faire mon œuvre ». Seulement, comme il ne sait pas 

comment la faire ou qu’il fait semblant de pas savoir comment, [12 :00] mais, le moment où il a 

la révélation de ce que sera son œuvre, et qu’il se dit : « Là, je la tiens », à ce moment-là, il passe 

dans un autre agencement. C’est ça qu’on appelait le seuil et non plus la limite. La limite, c’est 

ce qui sépare un exercice d’agencement d’un autre exercice d’agencement, l’agencement restant 

du même type. Le seuil, c’est tout à fait différent : c’est le passage d’un type d’agencement à un 

autre agencement.  

Or, si j’ai défini mes agencements sériels ou de territoire précédemment agencement 

d’itinérance, on a vu les dernières fois que l’autre type d’agencement, ce n’est qu’un dualisme 

relatif, ça n’est qu’une distinction relative, l’autre type d’agencement, lui, c’était, en effet, tout à 

fait autre chose. C’était un agencement [13 :00] qui ne se définissait plus par le rapport itinérant 

d’un code et d’un territoire tel qu’un territoire est épuisé par une série orientée vers sa limite. Là, 

je définis l’ensemble de l’agencement d’itinérance. Mais c’est un tout autre type d’agencement ; 

c’est, cette fois-ci un agencement où la coexistence des territoires exploités, la simultanéité des 

territoires exploités, constitue une terre, donc se distingue radicalement de la territorialité 

d’itinérance, [Pause] et où cet ensemble… – il ne s’agit plus d’une série, alors, il s’agit d’un 

ensemble de territoires exploités simultanément ; ce que je dis vaut pour l’agriculture, mais 

vaudrait également [14 :00] pour tout autre domaine, le territoire n’étant pas fondamentalement 

un territoire agricole ; ça peut l’être, ça ne l’est pas forcément -- cette fois-ci, il y a ensemble de 

territoires exploités simultanément, et c’est ça qui définit une terre.  

Et, en même temps, cette considération d’ensemble, cette coexistence des territoires, ne va 

renvoyer non plus à un code d’itinérance, mais à un surcodage de sédentarité. Et c’est là que l’on 

découvrait l’agencement qui correspond à « appareil d’État » par opposition à l’agencement des 

groupes itinérants. En d’autres termes, là, ce n’était plus un agencement de limites, c’était un 

agencement de seuil. Or, cet agencement de seuil… [15 :00] et je dis bien : il coexiste avec les 

autres agencements, ce n’est pas le même type… je ne peux pas dire : on passe des agencements 



4 

 

 

d’itinérance à des agencements État, non. On a vu, dans le champ social, il y a une espèce de jeu 

de coexistence de tous ces agencements.  

Alors, si j’essaie de le définir d’après les résultats de la dernière fois, cet agencement « appareil 

d’État » tel qu’on l’a pour le moment, je précise bien : il s’agit bien de ce qu’on appelait, depuis 

le début, les « Empires archaïques ». Il s’agit des Empires archaïques et, on a vu, je vous 

rappelle, que ces Empires archaïques, il faut de plus en plus, d’après les résultats de 

l’archéologie, en repousser la date. Ce n’est même pas, comme on le croyait, du milieu du 

néolithique, c’est vraiment le tout début du néolithique et même, ils doivent résulter [16 :00] du 

paléolithique, c’est-à-dire euh…, si vous voulez, ils se forment entre 10 000 et 7000 avant J. C. 

Enfin « ils se forment »... dans les traces qu’on en a.  

Comment est-ce que je peux les définir? Eh bien, d’après nos résultats la dernière fois, je crois, il 

faut faire intervenir, pour décrire… si je voulais faire une description de cet agencement 

« Empire archaïque », il me faudrait deux dimensions. Suivant une dimension, cet agencement a 

deux aspects. Il implique un espace comparatif, d’une part, et, d’autre part, [17 :00] il implique 

un point d’appropriation qu’on appelait appropriation monopolistique. Et ces deux aspects, dans 

tous les domaines, ils se manifestent : espace relatif de comparaison et point d’appropriation 

monopolistique. Et on a vu la dernière fois que le second aspect, le point d’appropriation, était 

plus profond, c’est-à-dire en fait déterminé. L’espace de comparaison suppose le point 

d’appropriation.  

Et, comme je ne l’ai pas indiqué sous cette forme, je vous rappelle, en effet, les différents aspects 

sous lesquels nous avons trouvé ça. Nous avons vu que ces Empires archaïques nous semblaient 

impliquer d’abord quoi? [18 :00] Une comparaison des territoires exploités simultanément, c’est 

ça l’espace comparatif. La terre surgit et se développe, se déroule comme espace comparatif des 

territoires. Donc ce n’est plus les territoires successifs de l’itinérance où un territoire étant 

épuisé, je passe à un autre territoire ; là, il y a une comparaison des territoires qui va être 

constitutive de la terre. On l’a vu pour la rente dite différentielle, que la rente différentielle, 

c’était précisément ce mécanisme antique issu de la comparaison des territoires simultanés.  

Mais on a vu que cet espace comparatif, à savoir cette comparaison des territoires simultanés qui 

constituent la terre supposait un point d’appropriation monopolistique, cette fois-ci la rente 

foncière absolue, [19 :00] et qui est ou qui définit le droit du despote en tant que propriétaire 

éminent de tous les territoires constitutifs de cette terre, le despote, propriétaire éminent du sol 

dont les communes subordonnées à l’Empire ne sont que possesseurs. Donc, là, vous avez 

parfaitement les deux aspects : espace de comparaison, point d’appropriation.  

Dans le second aspect qui n’est plus la terre, qui était le travail, vous avez la comparaison des 

activités qui implique un espace comparatif, la comparaison des activités entre elles sous le 

régime du travail, [20 :00] et vous avez le point d’appropriation monopolistique, à savoir : le 

surtravail ou le fait que le travailleur doive une corvée sous forme des travaux publics, doive au 

despote une corvée… -- et l’on avait vu en quel sens, là aussi, le point d’appropriation était 

premier par rapport à l’espace de comparaison -- à savoir : le surtravail était premier par rapport 

au travail au point que l’on ne peut parler de travail que dans des régimes où il y a une catégorie 

spéciale de surtravail, à savoir les travaux publics.  



5 

 

 

Et puis au niveau de, troisième dimension, au niveau de l’argent, on avait rencontré le même 

résultat : espace de comparaison, [21 :00] sous forme de la monnaie marchande, point 

d’appropriation monopolistique, sous forme de la monnaie-impôt. Or, ce qui nous importait 

énormément, et ce sur quoi je tiens beaucoup à insister parce que, je ne sais pas…, je ne sais pas, 

ça paraît bon pour nous, là aussi, c’est le point d’appropriation qui est premier, à savoir : l’usage 

marchand de la monnaie implique évidemment l’émission, la création de monnaie et la création 

de monnaie est strictement inséparable de l’opération d’imposition. Donc, c’est l’impôt qui est, 

là, premier par rapport à l’usage commercial de la monnaie, c’est lui qui créé la monnaie. Et ce 

n’est pas par hasard que l’appareil d’État ainsi défini, dès l’Empire archaïque, implique dans ses 

déterminations principales l’émission de monnaie. [22 :00] 

Donc, vous voyez que, si j’ai besoin de tant de dimensions, c’est parce que je dirais que, en 

hauteur, si vous voulez, les deux déterminations étagées de l’appareil impérial, c’est : tracer ou 

développement d’un espace comparatif et point d’appropriation monopolistique. Et comme en 

largeur, ce schéma va se trouver dans trois – en largeur je ne sais pas… oui – dans trois segments 

privilégiés, le segment terre, le segment travail, le segment monnaie, et, dans chacun des 

segments, vous retrouverez espace comparatif, point d’appropriation, le point d’appropriation 

étant déterminant par rapport à l’espace comparatif, à savoir, dans le segment terre, dans le 

segment euh… travail et dans le segment… monnaie. [23 :00] 

Si bien que, pour ceux qui euh… euh…travaillent ici depuis euh… depuis plus longtemps, on 

peut rattacher des... quitte à faire des... Ce qui m’importe dans un tel appareil, c’est que, 

évidemment, vous avez ces points d’appropriation, ces secteurs, ces trois grand secteurs, 

l’appareil de capture… Je disais : l’appareil impérial comme appareil de capture est évidemment 

à trois têtes. Il est à trois têtes : la terre, le travail, l’impôt. Donc, à la rigueur, vous avez trois 

points d’appropriation, l’appropriation de la terre au despote, au grand Empereur, l’appropriation 

du travail sous forme de surtravail, l’appropriation de la monnaie sous forme d’impôt. Et c’est 

l’appropriation qui est créatrice. Bon… oh ! Mais, aussi bien, je dirais : ce n’est pas trois points 

d’appropriation, car, le propre de cet [24 :00] appareil de capture, c’est de faire résonner 

ensemble, et les trois têtes de l’appareil de capture résonnent et constituent précisément le 

personnage public du despote, le despote comme étant à la fois le grand propriétaire, le 

propriétaire éminent de la terre, l’entrepreneur éminent du travail public, et le grand banquier 

impositeur, c’est-à-dire le créateur de monnaie. 

Alors, je peux dire que, dans un tel système, tout est public. C’est ça que je voulais que vous 

compreniez bien. Tout est public par définition. Il y a strictement aucune sphère du privé. 

Comme dit Marx quand il décrit ce type d’Empire, vous avez à la base des communes qui sont 

surcodées [25 :00] par l’Empire, les communes peuvent avoir une possession collective des 

territoires ; le despote, lui, est propriétaire éminent du sol, mais, en tant qu’unité transcendante 

des communes. Les fonctionnaires du despote -- à savoir les hommes de l’armée, les banquiers 

euh… les scribes, les entrepreneurs, etc. -- peuvent recevoir des tenures, des délégations de 

propriété, mais ce seraient des tenures fonctionnelles, c’est-à-dire : ils sont pas du tout 

propriétaires privés, personne n’est propriétaire privé. Tout le système est un système public. 

[26 :00]  



6 

 

 

C’est ça et c’est par-là que, au début de cette année, on essayait de définir la notion 

d’asservissement machinique. Comme dit [Lewis] Mumford, comme dit Mumford, c’est une 

mégamachine, c’est-à-dire une grande machine.3 C’est la première mégamachine. C’est la 

première mégamachine ; tout est public dans le système et voyez qu’on peut le définir vraiment 

comme une mégamachine, une machine d’asservissement au sens où c’est un appareil de capture 

à trois têtes, les trois têtes résonnantes. Et, à aucun moment, je ne peux assigner une sphère qui 

déborde le public. C’est un appareil public.  

J’ajoute, oui, pour faire le lien donc, avec des recherches qu’on avait faites une toute autre année, 

vous vous rappelez que, là, ça m’intéresse que, si vous voulez, à deux années de distances, là, je 

ne sais même plus, [27 :00] peut-être plus, on retrouve quelque chose qui, d’un tout autre point 

de vue, nous apporte une confirmation au besoin. Je rappelle, pour ceux qui n’étaient pas là du 

tout, qu’une année, on s’était occupé d’une notion qui était celle de visage.4 On s’était demandé : 

qu’est-ce que c’est au juste un visage? Et on s’était dit : et ben voilà, un visage, ce n’est pas une 

chose personnelle. En effet, il y a des sociétés qui comportent du visage, et il y a des sociétés qui 

ne comportent pas de visage. Un visage, c’est un système de fonctions, euh… collectives, de 

fonctions sociales.  

Mais peut-être qu’il y a des types très différents de visages. Notamment, peut-être que, par 

exemple, les fameuses histoires…, les… les prétendus primitifs et leurs réactions devant les 

photos, peut-être que… ça ne veut pas dire grand-chose, parce que : à quoi ils réagissent? Est-ce 

qu’ils réagissent… euh… est-ce qu’ils réagissent à la magie de l’appareil photographique ou 

[28 :00] bien est-ce qu’ils réagissent à tout à fait autre chose? A savoir que… il y a quand même 

quelque chose d’assez dément dans cette abstraction du visage dans nos sociétés. C’est très 

bizarre... Peut-être que les prétendus primitifs, eux, ils n’ont pas de visage, c’est-à-dire que c’est 

autre chose, que ça fonctionne... c’est des groupes sans visage ; peut-être qu’ils ont une tête, 

hein, une tête, ce n’est pas la même chose qu’un visage… euh… pas du tout. Je ne veux pas dire 

qu’ils n’ont que des corps, mais peut-être que le visage, c’est une espèce d’abstraction démente. 

Dans quel cas et comment s’est faite cette espèce de transformation de la tête en visage? Et à 

quoi nous sert socialement le visage?  

Bon, c’est évident que… euh… c’est évident que c’est très difficile de parler même du rôle du 

langage dans les sociétés si on fait… si on ne tient pas compte de ceci que tout langage est 

indexé sur un visage. Toutes les histoires du signifiant, [29 :00] on ne voit pas très bien… on ne 

voit vraiment pas ce que ça peut vouloir dire si ce n’est pas indexé sur du visage. Tiens... euh… 

comment… le langage, ce n’est pas l’abstraction que certains linguistes disent. « Tiens, 

aujourd’hui, il n’a pas l’air de bonne humeur », « Oh, il n’a pas l’air en forme » euh… Quand 

j’entre dans cette salle avec le vœu dément que vous allez parler, hein, je me dis : « tiens, est-ce 

qu’ils vont parler? », je dis… bon, alors… euh… Vous, vous réagissez : « il va encore nous faire 

chier », tout ça, bon. Tout ça, c’est très indexé sur les visages, mais qu’est-ce que c’est cette 

espèce de…, à la lettre, cette espèce d’érection du visage dans certaines sociétés et pas dans 

toutes?  

Bien. Pourquoi je rappelle ça? C’est que, à ce moment-là, on avait essayé…, puisque, à supposer 

que le visage ne soit pas du tout une chose personnelle, que ce soit vraiment une fonction de 

certains groupes, [30 :00] donc qui remplisse certaines fonctions sociales, on s’était demandé de 



7 

 

 

quelle machine il dépendait. Et on s’était dit : pour faire du visage, pas tellement compliqué, 

hein. Pour faire du visage, la première façon de faire du visage, c’est quoi? Et on avait cherché, 

et on était arrivé à une espèce de machine très abstraite du visage. Et cette machine abstraite du 

visage, c’était exactement… on s’était dit : ben oui, ça ne donne pas un visage concret, mais si 

j’essaye de dégager une espèce de diagramme abstrait du visage, c’est…, il me suffit de deux 

éléments : trou noir, mur blanc. Un trou noir se déplace sur un mur blanc. Alors, ça ne ressemble 

pas à du visage, mais, ça, c’est le diagramme abstrait du visage.  

Depuis, je n’avais pas encore eu ces documents, je ne sais pas si... Depuis, en tous cas, ça a été 

très... Je pense à un livre qui a récemment paru, [31 :00] un livre-cadeau merveilleux parce qu’il 

a plein de belles, de belles reproductions, c’est un livre d’un type qui est devenu et qui s’est fait 

et qui maintenant est devenu véritablement très spécialiste d’un petit truc minuscule, à savoir les 

rouleaux protecteurs en Éthiopie. C’est une chose très particulière, les rouleaux protecteurs en 

Éthiopie. Les rouleaux protecteurs en Éthiopie, c’est des trucs sur… parchemins, c’est une 

espèce de magie populaire, très très populaire, hein, chez les pauvres agriculteurs, mais qui a en 

même temps des… des ascendances très lettrées... C’est une chose très curieuse. Je vous renvoie 

au livre qui s’appelle, oui, Rouleaux protecteurs en Ethiopie ou Rouleaux magiques je sais 

plus… en Ethiopie, aux éditions du Seuil, l’auteur étant Jacques Mercier,5 et donc, sur 

parchemin, il y a des dessins. Évidemment, l’influence byzantine est très grande, si vous vous 

rappelez les visages byzantins, vous voyez, c’est bien [32 :00] ce qu’on appelait le visage de 

face. Et le visage de face, c’est quoi? Ben, avant tout, c’est : un œil noir, deux, d’accord, par 

redoublement, mais pas seulement deux, ça peut être quatre, ça peut... Sur les rouleaux 

protecteurs, ils mettent des yeux partout, et c’est ça qui va déterminer…. C’est ça, l’acte 

essentiel. Et Jacques Mercier le confirme, hein. Ce qui va déterminer tout le rythme, ce n’est pas 

du tout les motifs décoratifs qui vont unir les yeux, c’est cet essaimage de trous noirs. Deux, 

quatre, infini...  

Et vous avez : la surface du parchemin, la répartition des trous noirs et, à partir de là, la 

constitution de visages à, comme on dit, « œil de braise ». Si vous vous rappelez le dernier 

Négus, le dernier Négus avait évidemment une cour de magiciens, et [33 :00] cette cour de 

magiciens le rendait extrêmement redoutable. Et, si vous vous rappelez les yeux du dernier 

Négus [mot inaudible], comme on dit, des yeux de braise, sauf que la braise n’est pas noire, mais 

parfois... ça peut être des yeux rouges. Et ces yeux sont précisément les yeux de la tradition 

éthiopienne de Salomon, à savoir les yeux de l’ange ou du démon. Or, là, on voit très bien ce 

système du visage impérial, le visage byzantin est encore une grande stylisation du visage 

impérial, c’est le visage vu de face, à savoir « trou noir qui se déplace sur une espèce de surface 

blanche ». Pourquoi je rappelle ça? Parce que je dis : c’est en effet le visage public, tout est 

public dans l’Empire archaïque. Tout est public sans mérite, [34 :00] parce qu’il n’y a pas encore 

de sphère « vie privée ». Tout est public. Or, la formule ou l’illustration, l’illustration de cet 

appareil de capture, c’est exactement ça : point d’appropriation monopolistique qui se déplace 

dans un espace comparatif.  

Donc, là, pour mon plaisir -- c’est pour ça que je reprenais tout ça -- pour mon plaisir, euh… 

d’un tout autre horizon, il me semble que nous trouvons une confirmation, là, de ce qu’on avait 

étudié à un tout autre propos, concernant le visage, que l’appareil de capture impérial, avec ses 

deux composantes -- point d’appropriation monopolistique, espace de comparaison, telles que le 



8 

 

 

point d’appropriation se déplace dans l’espace de comparaison -- s’exprime graphiquement... 

non, pas graphiquement, s’exprime plastiquement [35 :00] sous la forme du visage despotique vu 

de face, à savoir le trou noir d’appropriation tel que vous le retrouvez encore dans le visage 

byzantin, dans le visage éthiopien, dans toutes sortes de visages marqués par une tradition 

impériale. Et c’est « trou noir-espace de comparaison » qui va constituer le visage public du 

despote. Vous comprenez? [Pause]  

Alors, ce qui me paraît très important, encore une fois, c’est de voir en ce sens que, à la fois, 

l’appareil de capture, cet appareil de capture impérial, on pourra lui assigner tel, tel, tel aspects, 

mais, d’une certaine [36 :00] manière, tous ces aspects résonnent ensemble. Ce sur quoi j’insiste, 

c’est que nos analyses de la dernière fois nous ont bien montré comment, dans chaque aspect, 

vous aviez ces deux dimensions, ces deux dimensions fondamentales, le point… le point 

d’appropriation, l’espace comparatif dans lequel le point se déplace -- une fois dit que c’est le 

point d’appropriation qui se déplace dans l’espace comparatif -- c’est ce point d’appropriation 

qui est constitutif de l’espace comparatif. Il le constitue en le traçant et en se déplaçant. Or, on 

l’a vu pour la rente de la terre, on l’a vu pour le travail public, on l’a vu pour impôt-monnaie. Si 

bien que, encore une fois, l’impôt, c’est l’appropriation monopolistique de la monnaie [37 :00] 

qui va devenir marchande dans l’espace comparatif correspondant, mais c’est au niveau de 

l’impôt que la monnaie est créée.  

Donc… tout va bien, quoi. Alors ce que je voudrais… vous comprenez, si ça vous sert à... les uns 

aux autres, tout ça, mais que… moi… dans ce… dans ce schéma précis, bon, je ne vais pas plus 

loin, parce que je ne vois pas... Mais, si, dans votre travail à vous... en effet, que ce soit la 

recherche… la dernière fois je faisais un appel pour que vous réfléchissiez au thème de la 

plainte, mais, là, il faudrait lier, en effet, ces productions, par exemple : production technique du 

visage, l’Empire archaïque comme étant producteur d’une… d’un type de visage, le visage 

despotique qui, encore une fois, est le visage vu [38 :00] de face avec ses deux… avec ses deux 

trous noirs au moins et sa… son espèce d’espace de comparaison. Et puis… ou bien que 

suivant... que vous voyez aussi bien au niveau de la terre et de la rente de la terre, ou bien au 

niveau de l’impôt et de la marchandise, si en effet on peut le dire à d’autres époques, si on peut le 

dire...  

Je soulevais la question, là, est-ce que… est-ce qu’on peut dire aussi bien pour les Empires 

d’Orient que pour les Cités grecques… – pour les Cités grecques, ça semble bien vrai, en effet 

pour tout le monde égéen, que la monnaie a une origine dans l’impôt et pas dans… et pas dans le 

commerce. -- Est-ce que c’est vrai aussi, alors, des Empires orientaux? Moi, je crois que c’est 

vrai, encore une fois, pour une raison très simple qui est que, dans tous les Empires archaïques, 

le commerce est avant tout surcodé, c’est-à-dire : [39 :00] c’est l’Empereur qui en a l’exclusivité, 

au moins du commerce extérieur. Dès lors, la manière dont, par exemple, je pense au 

cloisonnement du commerce dans l’Empire chinois, à tout l’effort de l’Empire chinois pour 

surcoder le commerce, pour l’empêcher, d’avoir son autonomie, c’est vraiment : il est objet…, 

par rapport à l’Empereur, il est objet d’une appropriation monopolistique. Dès lors, même pour 

l’Orient, il me semble que la valeur marchande de la monnaie est subordonnée à l’émission de 

monnaie qui ne se fait qu’en fonction de l’impôt. Il n’y a pas de contrôle du commerce sans 

impôt.  



9 

 

 

Alors, il faudrait voir dans de toutes autres directions. Alors, il y a Éric Alliez qui travaille sur 

une chose… très intéressante et que moi je ne connais pas du tout qui est le mercantilisme, qui 

donc renvoie à de tout autres régimes, [40 :00] mais est-ce que, dans le cas du mercantilisme… 

quels rapports on trouverait entre... le mercantilisme, c’est à la fois une théorie économique et 

une pratique, surtout une pratique qui a eu beaucoup d’importance en Europe et qui donne un 

certain rapport, qui instaure un certain rapport commerce - impôt. De quel type? Et est-ce que ça 

confirmerait notre analyse, là? Tu ne veux pas parler, tu n’as pas envie, là-dessus?  

Éric Alliez : [Réponse inaudible] 

Deleuze : Mais dans l’inspiration? Non? Non, non, comme tu veux, hein, comme tu veux. Je 

veux dire, si... parce que c’est très compliqué, vous comprenez... C’est en même temps que le 

commerce se divise précisément dans son espace comparatif en commerce intérieur et commerce 

extérieur, mais l’impôt aussi, il se divise en impôt direct et impôt indirect. Les deux dualités ne 

se correspondent évidemment pas du tout. L’impôt indirect, il me semble [41 :00] très 

intéressant, l’impôt indirect, parce qu’il permettrait de saisir quelque chose peut-être que l’impôt 

direct cache. L’impôt direct, il n’est pas constitutif, pas plus que la rente. L’impôt direct, il est un 

peu du type de la rente, je veux dire qu’il n’entre pas dans la détermination du prix d’une 

marchandise. Mais l’impôt indirect, lui, il entre dans la détermination du prix. Alors, je ne dis 

pas du tout qu’il tienne le secret, l’impôt indirect, mais l’impôt indirect, il nous permet beaucoup 

mieux de comprendre en quel sens l’impôt est une condition présupposée par le commerce. C’est 

au niveau de l’impôt indirect que, là, dans nos sociétés modernes, on pourrait retrouver un lien 

d’après lequel on pourrait confirmer que la relation commerciale [42 :00] présuppose 

l’imposition. [Pause] Ouais... Oui, tu préfères… en parler une autre fois.  

Éric Alliez : [Propos inaudibles]  

Deleuze : Bon, vous voyez? Vous voyez?  

George Comtesse : [inaudible] une question 

Deleuze: Oui ! 

Comtesse : Une fois qu’on a dégagé [43 :00] ces trois têtes de l’Empire, l’Empereur comme 

propriétaire de la terre, l’entrepreneur, le banquier, est-ce que la manière dont tu parles du visage 

de l’empereur – mur blanc, trou noir – après avoir dégagé ces trois têtes et l’avoir couplé au 

visage, je me demande si ce n’est pas encore une limite, le visage comme limite, qui repousserait 

l’analyse de l’agencement machinique du désir de l’empereur. La question que je me pose est 

celle-ci : quel est l’agencement de désir du despote pour qu’il devienne propriétaire, 

entrepreneur, banquier? [44 :00] 

Deleuze : Je comprends ta question, oui... 

Comtesse : [mots inaudibles] On pourrait reposer la même question après Marx : [à travers] 

l’analyse qu’il fait du Capital, dans les trois livres du Capital, quel est finalement le désir de, non 

pas que le Capital induit, mais quel est le désir dont le Capital lui-même se déduit? 



10 

 

 

Deleuze : Eh oui, eh oui, eh oui. Là, je dis…, je le dis vraiment sincèrement, parce que je ne suis 

pas du tout sûr que ce soit moi qui aie raison et je ne suis pas du tout sûr que ce soit toi, donc... 

Mais le fait est qu’on butte toujours, toi et moi, sur une même différence, c’est-à-dire, si on 

traduit ça en… en reproche, pas… pour plus de commodité, le reproche constant que tu me fais, 

c’est de ne pas aller assez loin. [45 :00] Tu me dis : « il y a quand même quelque chose d’autre, 

après ce que tu dis, qui doit rendre compte du désir ». Et moi -- alors je ne me donne vraiment 

pas raison -- c’est comme une espèce de différence irréductible entre nous, puisque chaque fois 

que… tu interviens, j’ai ce même sentiment. Et moi, je te ferai le reproche, inversement, de 

réintroduire toujours une espèce de transcendance, en réclamant quelque chose d’autre, encore, 

qui rendrait compte de. Parce que, pour moi, si tu veux, une fois que j’ai décrit un agencement – 

et si tu m’accordes qu’une description d’agencement, ce n’est pas… c’est un type de description 

particulier – mais une fois que j’ai décrit un agencement, décrire l’agencement, c’est montrer 

exactement quel genre de, à la lettre – on a employé ce mot dans d’autres occasions – quel genre 

de machine abstraite l’agencement effectue. [46 :00] Supposons que je dise : l’agencement 

visage, ben oui, il effectue la machine abstraite suivante : trou noir-mur blanc, point 

d’appropriation-espace de comparaison. Une fois que j’ai dit ça, moi, je n’éprouve plus besoin de 

rien dire, parce qu’il me semble que le désir, il n’est jamais, en quoi que ce soit, derrière 

l’agencement. Le désir, pour moi, c’est uniquement et exclusivement ce qui met en 

communication les différentes pièces de l’agencement, c’est-à-dire, c’est ce qui fait que ça passe 

dans l’agencement, ou c’est le co-fonctionnement de la... [Interruption de l’enregistrement] 

[46 :43] 

Partie 2  

...machine abstraite, mais l’agencement comme effectuation d’une machine, c’est le désir, hein. 

Dire qu’il faudrait encore quelque chose d’autre qui rende compte, par exemple, du désir du 

despote une fois que, ou du désir du Capital, une fois qu’on [47 :00] a décrit l’agencement 

Capital ou l’agencement Empire archaïque, pour moi, à la lettre…, je veux dire…, si vous voulez 

ça, moi… moi non. Je n’en suis plus, parce que ça me semble réintroduire une espèce de 

transcendance.  

Comtesse : Pas du tout. 

Deleuze : Je comprends qu’on ne se comprend pas.  

Comtesse : [mots inaudibles] … on ne peut pas en rester à une analyse incomplète. On ne peut 

pas simplement dire « le désir est ce qui fait circuler les pièces de l’agence ment ». 

Deleuze : Tu vois. Si je ne me trompe pas, Comtesse, tu me dis bien… 

Comtesse : On ne peut pas dire en même temps que le désir se réduit à faire fonctionner 

l’agencement, par exemple, impérial ou capitaliste, ce qui n’est d’ailleurs pas la même chose. 

Deleuze : Pour moi, si. Pour moi, si. Le désir, ça veut dire : [48 :00] ça fonctionne.  



11 

 

 

Comtesse : Parce que tu penses que l’agencement impérial c’est la même chose que 

l’agencement capitaliste?  

Deleuze : Pourquoi tu me fais dire ça, puisque ce n’est pas du tout le… eh ben, ce n’est pas le 

même désir. Non, notre différence, elle n’est pas là.  

Comtesse : D’accord. Dans l’agencement impé rial et dans l’agencement capitaliste, on peut 

peut-être par ler – c’est une hypothèse que je forme – d’un agencement de désir qui ne serait pas 

du tout transcendant à l’agence ment impérial ou à l’agencement capitaliste, mais qui s’ana 

lyserait du fonctionnement même de cet agencement et qui, pourtant, permettrait de parler d’un 

agencement de désir comme ce qui agence l’empire ou le capital. Donc, ce n’est pas du tout, 

disons, [41 :00] sur le détour d’une transcendance que je pose cette question, parce que la 

transcendance, je n’en ai rien à foutre. 

Deleuze : Eh ! Ne deviens pas désagréable ! [Rires] Non, tu comprends, moi, je me dis : donc tu 

réclames un quelque chose de plus. Encore une fois, moi, je reprends ma réaction, il faut que tu 

arrives à le faire parce que, quand tu réclames, et tant que ça reste à l’état de cette proposition « il 

faudrait quelque chose de plus », moi, je me dis : ce quelque chose de plus -- je me dis comme 

ça, par réaction euh nerveuse -- je me dis : ce quelque chose de plus, ou bien ça va être un simple 

décalque abstrait de l’agencement, comme une simple… un simple redoublement, ou bien ça va 

être quelque chose qui dépasse l’agencement et qui, à la lettre, est transcendant. Tu me dis : non, 

ce n’est pas du tout ça. Alors là, [50 :00] je dis : il faudrait… il faudrait que tu le fasses dans un 

cas précis… Est-ce que je trahis tes formules mêmes en disant que tu réclames une dimension du 

désir qui, d’une manière ou d’une autre, se distingue de l’agencement lui-même? Ce n’est pas ça, 

hein… tu vois.  

Comtesse : [mots inaudibles] l’analyser à partir du fonctionnement de l’agencement… 

Deleuze : Mais en quoi il s’en distingue?  

Comtesse : La question est très cruciale : quel est l’agencement du désir du despote pour que, 

justement, le despote soit ce propriétaire de la terre, cet entrepreneur des grands travaux et ce 

banquier, justement, qui avec l’impôt, crée la monnaie ? C’est ça, la question. 

Deleuze : Est-ce que tu veux dire que ces déterminations de désir préexistent [51 :00] à 

l’agencement?  

Comtesse : Non 

Claire Parnet : Non, bien sûr que non. 

Comtesse : Elles s’effectuent dans l’agence ment. Il n’y a aucune préexistence, aucune 

antériorité. 



12 

 

 

Deleuze : Alors, c’est ça que... ça répond à peu près à ce qu’on appelle, nous, « machine 

abstraite ». En effet, les agencements effectuent des machines abstraites. Mais, je ne vois pas en 

quoi c’est un agencement de désir, je veux dire, tu dis tout le temps : agencement de désir que tu 

distingues donc...  

Comtesse : … de cet agencement de désir, toi, tu donnes un élément de l’agencement, c’est-à-

dire tu donnes l’élément « visage », ce n’est pas sûr… ce n’est pas sûr que l’élément ou la 

composante visage qui est effectivement une composante de l’agencement de désir immanent à 

l’agencement impérial soit tout l’agencement de désir. C’est ça la question. 

Deleuze : Ah ouais, là, non…, visage, c’est un élément, en effet. J’ai donné d’autres éléments : la 

terre, etc... [52 :00] Ton objection, il me semble, a un tout autre sens, ça ne consiste pas à me 

dire : tu réduis tout à l’élément visage, parce que, ça, ce serait faux, puisque j’ai fait intervenir 

l’élément monnaie, l’élément terre, l’élément etc... Ma question est exactement celle-ci : voilà, 

voilà une expression qui parfois est employée par les économistes, donc, là, on prendrait une 

expression courante, classique : désir de monnaie. Pour moi, « désir de monnaie » est une 

expression qui ne signifie qu’une seule chose, à savoir : définissez l’agencement dans lequel tel 

type de monnaie est créé ayant telle fonction. Si j’arrive à décrire cet agencement, j’ai dit quel 

était le désir de monnaie correspondant. Il me semble que toi, tu me dis : non. [53 :00] Non, il 

faut définir le désir de monnaie d’une autre façon. Ce n’est pas ça, non?  

Comtesse : pas… pas nécessairement [mots inaudibles] c’est le désir qui fait… l’agencement de 

désir, c’est ce à partir de quoi il y a désir de monnaie, c’est ça le sens. C’est-à-dire que le désir de 

monnaie, c’est effectivement le désir de création de monnaie [mots inaudibles], c’est un désir… 

c’est un désir du despote, mais ça suppose l’agencement de désir du despote. [mots inaudibles]  

Par exemple je prends… je prends… je me réfère, par exemple, pour mieux me faire entendre à 

un livre qui est, qui a [54 :00] paru il y a un an ou deux je crois, bon, je suis pas tout à fait 

d’accord avec ce livre-là, mais c’est une des directions, des lignes de… [mots inaudibles]. Le 

livre d’Alain Grosrichard qui s’appelle La fiction du despotisme asiatique.6 Alors, ce livre, il se 

présente comme un livre d’analyse parfois fictionnelle, mais il a l’intérêt et le mérite, même s’il 

reste dans une interprétation à la fin du livre [mots inaudibles], même s’il reste dans une 

interprétation en termes de signifiant phallique, donc une interprétation lacanienne, n’empêche : 

il a le mérite de poser le problème d’une agencement de désir du despote qui ne se réduirait pas 

tout simplement, qu’on ne pourrait pas réduire tout simplement [55 :00] à l’exercice du pouvoir 

du despote, c’est-à-dire… 

Deleuze : mmmh, la question, elle est un peu haute, Comtesse. Est-ce que tu distingues…? A 

t’entendre j’ai l’impression tout le temps que tu veux distinguer agencement de désir du despote 

et agencement despotique. 

Comtesse : Oui, parce que toi tu parles de pouvoir du despote, le despote comme propriétaire, 

comme banquier, ça c’est un pouvoir, hein. Le pouvoir se réfère au surtravail… ou bien au 

travail des autres [mots inaudibles] mais ça ne suffit pas, ça. On ne peut pas analyser simplement 

l’agencement d’empire comme agencement de pouvoir. Il y a peut-être une conjugaison entre un 

agencement de désir et un agencement de pouvoir qui ne seraient pas du tout séparables, pas du 



13 

 

 

tout dissociables, mais, justement, dont la difficulté ça serait de montrer comment ça fonctionne, 

ça peut fonctionner [56 :00] ensemble. 

Deleuze : Écoute, le pouvoir, là, on en serait d’accord euh, je suppose, tous les deux, mais tu me 

fais dire, là, à ton tour, des choses que je ne dis pas. Je n’ai jamais défini l’agencement comme 

étant un agencement de pouvoir, je le définis comme étant un agencement de désir. Dans le cas 

du despote, ça veut dire quoi? Ça veut dire : pour qu’il y ait pouvoir du despote, il faut déjà que 

se soit imposé quoi? La terre, le travail, la monnaie, le visage etc., ce n’est pas une liste close. 

Bon, alors là, on peut… Mais ce qui m’intéresse, ce n’est pas du tout cet aspect-là ; ce qui 

m’intéresse, c’est que précisément la terre, la monnaie, le visage ne préexistent pas. Donc, il y a 

une création de la terre par différence avec les territoires. Il y a une création du travail [57 :00] 

par différence avec l’activité, avec les activités. Il y a une création de la monnaie par différence 

avec les échanges, les échanges marginalistes. Lorsque j’ai rapporté ces déterminations à leur 

création, pour mon compte, j’estime avoir rendu compte de l’opération du désir. Les phénomènes 

de pouvoir n’en font qu’en découler et en découlent, à mon avis, il me semble, secondairement. 

Donc je ne définis pas du tout l’agencement comme une structure ou comme un dispositif de 

pouvoir ; je le définis comme un agencement de désir. Et, encore une fois, ce qui m’importe dans 

l’histoire de la terre, c’est que, dès que la terre est constituée, elle est source d’une rente. Ça, ça 

définit aussi bien un intérêt qu’un pouvoir, intérêt et pouvoir du propriétaire. [58 :00] Bon. Mais, 

dès que la terre est constituée, elle est source d’une rente, mais ce n’est pas cet intérêt-là qui va la 

rendre possible, cet intérêt suppose qu’il y ait la terre et, plus simplement, l’itinérance des 

territoires. 

Donc ma question propre à l’agencement de désir, c’est : comment se constitue la terre par 

différence avec le territoire? Et là, ça n’est ni l’intérêt, ni un exercice de pouvoir qui va rendre 

compte de ça. Ce qui va rendre compte de ça, c’est un passage d’un type d’agencement à un 

autre, c’est toute une organisation qui décolle par rapport au territoire, qui implique une espèce 

de décollage par rapport au territoire et que j’ai essayé de définir. Alors, une fois qu’il y a de la 

terre, oui, il y a de la rente. Mais si tu veux, pour moi, ce qu’on pourrait presque appeler les actes 

poétiques d’agencement, à savoir des véritables [59 :00] créations, sont par nature toujours 

premiers par rapport aux déterminations pratiques d’agencement du type intérêt et pouvoir. Alors 

c’est pour ça que, moi, je n’ai aucun besoin de rechercher un... quelque chose en plus, de quelque 

manière que tu prennes « en plus ». [Fin de la cassette] [59 :18] 

… Est-ce que c’est clair, au moins? Je crois que c’est très clair. Tu voulais dire quelque chose.  

Claire Parnet : oui, c’est-à-dire… 

Un autre étudiant [peut-être Hidenobu Suzuki] : Je voudrais parler d’un écrivain japonais qui 

a justement expliqué sur l’origine de l’Etat au japon. Mais c’est un bouquin qui rejette toutes les 

théories matérialistes sur l’origine de l’état, donc il explique l’illusion commune ou le fantasme 

commun. [60 :00] L’auteur a utilisé comme documents les mythes japonais et les contes… 

Un étudiant : [Inaudible, mais vue la réponse, il demande le nom de l’écrivain] 



14 

 

 

L’étudiant : … L’auteur s’appelle [Takaaki] Yoshimoto – il utilisait donc les mythes japonais et 

les contes ethnologiques. [Mots inaudibles] … c’est que l’origine de l’Etat, ça ne se trouve pas 

dans les conditions matérialistes, mais ça se trouve dans, comment dire, dans des types 

d’illusions mentales, psychologiques. Et cet auteur Yoshimoto est pas mal influencé par Freud, 

mais il rejette Freud dans la mesure où [61 :00] il dit : il y a la différence entre le type de 

psychologie qui est fondé sur la relation sexuelle et la psychologie collective. Il y a la différence. 

Donc on ne peut pas parler de la même façon de la sphère du collectif et de la psychologie 

fondée sur la relation sexuelle. Donc, dans ce sens il rejette la théorie de Freud. Mais il explique 

en tout cas l’origine de l’Etat du Japon en se fondant sur les types, les formes de germe de 

l’illusion commune qui forment à la fin l’Etat comme objet mental. Donc [62 :00] ce qu’on a 

parlé tout à l’heure, ça me paraît un peu correspondre à ce que cet auteur a dit, c’est-à-dire 

expliquer l’origine de l’Etat comme les germes de l’illusion mentale, et je voudrais bien savoir si 

Deleuze rejette ce domaine de l’origine de l’Etat comme quelque chose de transcendant ou pas. 

Deleuze : Ben, je suis un peu… un peu… abattu...  

Le même étudiant : Parce que quand vous avez parlé de la capture magique, ça me fait penser 

tout de suite à [mots inaudibles] dans la mesure où tu parles de l’aspect magique quand même de 

la capture. 

Deleuze : Et oui, et oui, mais c’est d’une grande ambiguïté...  

Claire Parnet : je voudrais poser une question aussi. 

Un autre étudiant : [Propos inaudibles] 

Deleuze : Quoi? [63 :00] Qu’est-ce que tu dis?  

L’étudiant : [Propos inaudibles] 

Deleuze : Le japonais, il est comme Hume? Euh... Je ne sais pas... [Rires] Je ne sais pas… Tu 

veux dire quelque chose, oui? 

Claire Parnet : Je voulais te demander, enfin, quand tu dis : cette capture, c’est que, par 

exemple, quand on naît, on est déjà attrapé, c’est-à-dire on est déjà dedans, est-ce que cette 

chose-là qui fait marcher ça, est-ce que tu en parles de la même manière que le désir, enfin, qui 

fait marcher cet agencement? C’est-à-dire, est-ce que, parce que le désir fait marcher 

l’agencement…, est-ce que c’est quand le désir fait marcher cet agencement que, justement, 

quand on naît, on est déjà attrapé?  

Deleuze : Euh, les deux. C’est bien parce que le désir est complètement immanent de 

l’agencement, c’est-à-dire que le désir, ce n’est pas quelque chose qui, qui précède…. [64 :00] Il 

n’y a de désir qu’agencé ou agençant, et c’est pareil, dire qu’il est agencé ou dire qu’il est 

agençant, mais il n’est jamais de désir de quelque chose qui déjà ne serait pas donné. Alors, ça, 

c’est une chose… Quand je dis, cet appareil de capture, forcément il marche, forcément ça 

fonctionne, puisque on est déjà dedans, ça signifie quoi? Ça signifie exactement, encore une 



15 

 

 

fois : c’est une capture opérant sur un certain type d’ensembles. C’est pour ça que j’avais besoin 

de définir l’agencement correspondant comme un agencement d’ensembles et non plus sériel. 

C’est une capture qui opère sur certains types d’ensembles. Or vous ne pouvez pas définir ces 

ensembles sans, déjà, qu’y intervienne le mécanisme de capture qui va opérer sur eux. Donc, 

c’est forcé. Ça signifie simplement que, dans l’agencement, c’est bien le désir qui est la 

circulation, [65 :00] c’est l’opération de la circulation même, sans laquelle il n’y aurait pas 

d’agencement.  

Parnet : Oui, mais, puisque… cet agencement particulier, c’est-à-dire despotique dont tu parlais, 

bon… euh…, quand tu as défini, quand tu as parlé de la terre, tu as dit que c’était un rapport 

entre la terre et un surcodage de la terre  

Deleuze : et d’un territoire, oui, et un surcodage de territoire. 

Parnet : mais, le surcodage, est-ce qu’il n’a pas… est-ce qu’il n’a pas aussi... Enfin, moi, quand 

Georges [Comtesse] parle, enfin, c’est ça que j’entends, mais je ne sais pas s’il serait d’accord, 

est-ce que ce surcodage, il ne… il n’intervient pas aussi dans la manière dont le désir permet que 

les parties de l’agencement se mettent en...? 

Deleuze : Bien sûr que si, dans ce cas. Dans le cas d’agencement de surcodage, il intervient, bien 

sûr. Il est strictement partout dans l’agencement. Il est partout. [66 :00]  

Ce qui m’inquiète plus, c’est, évidemment, là où il y a une grande ambiguïté, c’est quant à ce que 

tu viens de dire [l’étudiant japonais], ce qui me trouble beaucoup, c’est que, dans tous les 

schémas que je propose, il n’y a jamais aucune référence à quoi que ce soit qui soit de la nature 

« illusion », euh… ou même « réalité mentale ». Aucune. Alors, quand j’ai employé, à la suite de 

Dumézil, la notion de capture magique, ça ne renvoyait pas du tout à un domaine qui serait celui 

des croyances ou des illusions. Pas du tout. « Magique » était un mot commode et provisoire 

pour distinguer ce type de captures de d’autres types de captures. On disait, par exemple : oui, il 

y a une capture de guerre, mais ce n’est pas du tout la même que la capture d’État. Et voilà que, 

dans les mythologies – mais que je ne considère pas plus comme des illusions – [67 :00] on nous 

parle d’un certain type de nœud, le lien, ce qui est appelé le lien magique, mais qui a aussi bien 

son nom dans le droit archaïque romain, on l’a vu, c’est le nexum, n-e-x-u-m, qui répond 

exactement à ça, cet espèce de nœud magique.7  

Alors…, pour moi, « magique », c’était le mot provisoire, puisque je ne pouvais pas encore, à ce 

moment-là, définir la nature de ce lien ; c’était un mot uniquement provisoire pour bien signaler 

que, attention, ce n’était pas un nœud opérant par la violence de guerre, c’était autre chose, que 

c’était un autre type de lien. Alors, ensuite, on a progressé, mais je dirais aussi bien, à ce 

moment-là, si on veut parler de magie, je dirais que la monnaie, la rente de la terre, la monnaie 

de l’impôt et le travail sont [68 :00] des déterminations magiques. A ce moment-là, je dirais, il y 

a bien une détermination objective de « magie ». La détermination objective de la magie, c’est 

lorsque, en effet, vous définissez une opération sur un ensemble, mais que, en même temps, vous 

ne pouvez pas définir l’ensemble sans déjà y avoir mis l’opération. Là, il y a une espèce de nœud 

qu’on pourra appeler magique, mais, en fait, il est parfaitement objectif dans tel agencement. 

Vous me direz : mais c’est contradictoire, un ensemble tel qu’on ne puisse pas le définir 



16 

 

 

indépendamment de l’opération qui porte sur l’ensemble. Je dirais : non, ce n’est pas 

contradictoire, puisqu’il s’agit pas du tout d’une définition universelle ; il suffit de définir 

précisément l’agencement qui rend cela possible. Ouais... Eh ben... Oui? 

Un autre étudiant : [Propos inaudibles] [69 :00] 

Deleuze : Oui… 

L’étudiant : [Propos inaudibles] [70 :00] 

Deleuze : Oui, ça, non seulement vous ne vous trompez pas, mais même, vous avez raison… 

euh… [Rires] Je veux dire : il va de soi que, dans la perspective de l’Empire archaïque, n’est pas 

du tout épuisé l’ensemble des fonctions possibles du visage. Bien plus, l’art correspondant, cet 

Empire archaïque et [71 :00] l’art qui lui correspond ne créent ou n’agencent -- ça revient au 

même -- n’agencent qu’un certain type de visage au point que, lorsque vous dites : mais, il y a 

quand même d’autres fonctions du visage, évidemment oui, en dehors de cet agencement-là, ça, 

c’est, ça, vous avez complètement raison, et, en effet, ce n’est pas difficile de poser la question, 

bon. Même si ce que nous disons convient pour ce visage de face avec le trou noir et le mur 

blanc, mais, enfin, il y a d’autres types de visage, et d’autres types de visage, ils se définissent 

par quoi? Ben, déjà par une figure célèbre, une tout autre figure du visage, c’est dès le moment 

où les visages, qui deviennent à ce moment-là plusieurs, plusieurs visages se mettent de profil. 

Plusieurs visages de profil, ça ne répond [72 :00] absolument pas... [Deleuze ne termine pas] 

Euh, j’insiste là-dessus, c’est qu’une méthode comme celle qu’on cherche, d’analyse 

d’agencements, permet tout de suite d’exclure… Si on me dit : mais qu’est-ce que tu fais de 

plusieurs visages de profil? Remarquez, du coup, ça m’intéresse d’autant plus que je me dis tout 

de suite : des visages de profil peuvent être en situation d’allégeance de l’un par rapport à l’autre. 

Par exemple, un roi assis et puis un chevalier qui arrive et puis le roi a le visage des deux tiers, le 

chevalier a le visage de… à un quart, je ne sais pas quoi, et l’un fait allégeance à l’autre. Il suffit 

que je décrive une telle pièce d’agencement pour savoir que ce n’est pas un agencement 

despotique. Ce n’est pas un agencement despotique. Pourquoi? Ben, comme ça, parce que ça 

m’arrange, d’accord. [Rires] Le visage [73 :00] despotique n’est pas… -- mais vous sentez bien 

que les mots sont assez riches ; on a déjà distingué, par exemple, on ne confondra surtout pas le 

despote de l’Empire archaïque avec le tyran de la cité grecque, aucun rapport. On ne confondra 

pas… le tyran de la cité grecque avec un dictateur actuel, tout ça, c’est…, c’est… ou alors on 

mélange vraiment tout. -- Ce que j’ai défini comme visage despotique, et, là, vous avez 

complètement raison de le dire : d’accord, il s’agit absolument que d’un cas d’agencement, un 

type de visage, c’est ce visage de face et qui n’a pas d’interlocuteur ou qui n’a pas de… de… 

de… de répondant décrit, indiqué. Le visage byzantin vous voit de face, c’est vous, c’est vous, 

spectateur extérieur qui est son répondant. Qu’est-ce qui le montre? C’est que précisément toute 

la profondeur byzantine [74 :00] est entre ce que vous voyez et vous qui voyez.  

Lorsque, au contraire, vous vous trouvez devant un agencement, l’agencement peut être très 

impérieux, par exemple, bon… euh… il y a le Christ et des apôtres, il y a un roi et des sujets. Je 

peux dire : c’est tout ce que vous voulez, mais ce n’est pas un agencement despotique, ça. Ça 

peut être un agencement monarchique, ça peut être un agencement... Ça fait partie en tout cas 



17 

 

 

d’un tout autre monde. La preuve, c’est que, à ce moment-là, la profondeur, elle sera intégrée 

dans le rapport d’un visage avec l’autre. Elle ne sera plus entre le visage vu de face et vous qui 

regardez, comme dans… comme dans une œuvre byzantine, elle sera complètement intégrée 

dans l’œuvre. On ne dira pas pour ça que c’est un progrès, on dira que c’est un tout autre 

agencement.  

Alors, les cas intéressants pour… quant à la question que vous posez, c’est : [75 :00] est-ce qu’il 

n’y aurait pas des cas extraordinairement mixtes, à cheval? Évidemment si. Je veux dire, prenons 

la longue histoire, puisque, dans cette histoire du visage, là, que je reprenais, le Christ a eu un 

rôle fondamental du point de vue pictural, du point de vue plastique. Si vous prenez… euh… le 

visage du Christ, vous avez… -- d’abord tout dépend à quel moment, mais mettons même le 

Christ crucifié -- vous avez des Christ presque byzantins, c’est-à-dire où, là, le Christ participe 

encore d’un visage impérial archaïque. Ça, c’est Dieu le père derrière le Christ. Mais le Christ 

garde toutes sortes d’éléments de…, toutes sortes d’éléments byzantins. Puis, là, le Christ, c’est 

comme une plaque tournante, on voit aussi qu’avec le Christ apparaît un tout autre type de 

visage, [76 :00] et toutes les transitions de l’un à l’autre, à savoir…, déjà, le visage du Christ est 

un peu détourné ou complètement de… complètement de profil, à la limite et, dès lors, est mis en 

rapport avec d’autres visages, sans que ça exclut, encore une fois, les rapports d’allégeance, les 

rapports de commandement, mais ce ne sont plus des rapports despotiques, ça peut être des 

rapports d’une autre nature.  

Encore une fois, la question, ce n’est pas si ça s’adoucit, ça ne s’adoucit pas… euh…, mais, c’est 

un tout autre type de visage. L’année où on s’était occupé du visage, je ne sais pas ceux qui 

étaient là, mais, là, je le rappelle juste pour mémoire, on avait pris l’exemple d’un tableau qui est 

très bien commenté par un critique... euh… critique qui s’appelle Jean Paris, un tableau d’El 

Duccio euh… qui montre le Christ et deux apôtres et qui est précisément un tableau charnière, un 

tableau plaque [77 :00] tournante, car l’un des apôtres a encore un visage de tradition byzantine 

et c’est justement celui qui regarde de face, tandis que le Christ et l’autre apôtre sont dans un 

rapport déjà de visage de profil, de visage détourné, retourné, se tournant vers l’un et l’un vers 

l’autre, qui marque précisément une toute autre technique de peinture, c’est-à-dire qui marque 

que la profondeur n’est plus entre ce que je vois et moi qui vois, mais que la profondeur est 

intégrée dans les éléments picturaux du tableau. Or, là, c’est dans le même tableau que vous avez 

un élément qui fait un clin d’œil à la tradition byzantine et un autre élément qui fait un clin d’œil 

au futur de la peinture qui se prépare, à savoir de l’intégration de la profondeur et de la nouvelle 

perspective.8 Donc, ça, tout à fait, je suis tout à fait de votre avis. [78 :00] Bien. Eh ben, alors, 

donc, on continue. Quelle heure est-il?  

Réponse : Midi moins dix.  

Deleuze : Midi moins dix? Quoi? Oui?  

Intervenant : [Inaudible] 

Deleuze : Ouais... Pardon de dire encore que, pour moi, ce problème ne se pose absolument pas, 

parce qu’il faudrait savoir ce que veut dire : « pour lui ». Ou bien tu emploies « pour lui » en un 

sens… très, très indéterminé [79 :00] et, à ce moment-là, ça reste trop vague, ou bien tu veux 



18 

 

 

vraiment dire : « pour sa propre personne ». Or, il n’y a pas de personne du despote. « Despote » 

désigne uniquement une fonction publique. Donc, dire : le despote chercherait, par exemple, 

cherche-t-il le pouvoir pour lui?… Ça me paraît, à la limite… « pour lui » est un mot vide dans 

un tel agencement. Il n’y a pas de « pour lui ». La question sur laquelle on bute maintenant, c’est, 

en effet : quand est-ce que va naître une catégorie du type le « pour soi »? Quand est-ce que naît 

cette catégorie du « pour soi » qui implique évidemment une sphère du privé? Comme le despote 

est une fonction publique, comme il règne sur des communautés qui n’existent que 

collectivement [80 :00], il n’y a absolument pas de « pour soi », il n’y a pas de sphère du privé ; 

c’est un agencement qui exclut toute sphère du privé.  

Alors, je dis : à ce niveau, « despote » renvoie exclusivement… -- il me semble que Marx et 

même Engels le disent très bien dans leur texte sur l’Empire asiatique – ce n’est pas du tout une 

personne qui prend le pouvoir, c’est bien plutôt du type, si j’essaye de tout résumer : vous ne 

pouvez pas définir, par exemple, la fonction terre dans sa différence avec la fonction territoire 

sans que, comme corrélat de la terre, il y ait une fonction despotique. Mais, ce n’est pas une 

personne, c’est une fonction. Alors, il n’a pas du tout de « pour soi », pas plus que le 

fonctionnaire n’a de « pour soi ». D’où, quand je dis : tout est public, [81 :00] je veux dire : les 

communautés possèdent en collectivité le sol, la terre. Le despote est le propriétaire éminent, 

mais pas « pour soi », c’est-à-dire que c’est sa fonction même qui définit l’unité, l’unité 

transcendante des territoires simultanément considérés. Chaque territoire est occupé, mettons, 

par une commune qui en a la possession collective. Le despote n’est absolument pas différent, 

n’est absolument pas une personne distincte de la fonction suivante : l’unité des territoires qui 

constituent la terre.  

Ce n’est pas une personne du tout, il n’a pas de « pour soi », donc il ne cherche pas « pour soi » 

ou pas « pour soi » le pouvoir. D’abord, le pouvoir, ben -- je n’en ai jamais parlé du pouvoir, ce 

n’est pas du tout ; les agencements que j’essaye de décrire, [82 :00] ce n’est absolument pas des 

dispositifs de pouvoir. -- Le pouvoir en découle. Le pouvoir en découle toujours et il en découle 

secondairement, mais c’est tel type de pouvoir. Les fonctionnaires, de leur côté, comme 

représentants du despote soit au niveau de la terre, soit au niveau de la monnaie, soit au niveau 

du travail, entrepreneurs, banquiers, propriétaires, ne sont pas propriétaires pour eux-mêmes ; ils 

sont uniquement propriétaires de fonctions. C’est en tant qu’ils sont fonctionnaires du despote 

qu’ils ont le bénéfice de tel sol ou plutôt du revenu de tel sol travaillé par les communautés, 

possédé par les communautés. Donc, c’est comme une espèce de propriété publique à trois 

étages : possession communale des territoires, propriété éminente du despote, propriété déléguée 

des fonctionnaires. Mais, à aucun moment [83 :00] il n’y a le moindre propriétaire privé dont 

vous pourriez dire : c’est un « pour soi ».  

Un étudiant : [Propos inaudibles] 

Deleuze : Est-ce que les fonctionnaires sont les yeux du despote? Oui, c’est la multiplication des 

yeux, oui. Comme dans… comme dans le parchemin éthiopien, on commence par deux yeux, et 

puis on… ça essaime. Alors, vous avez des trucs avec quatre yeux… quatre yeux, huit yeux… 

« huit » yeux… euh… huit yeux [Rires], douze yeux, etc. puis, ça essaime partout. 

Un autre étudiant : [Propos inaudibles] 



19 

 

 

Deleuze : Quoi? 

L’étudiant: [Propos inaudibles] 

Deleuze : la? 

L’étudiant: [Propos inaudibles] 

Deleuze : oui 

L’étudiant: [Propos inaudibles] [84 :00] 

Deleuze : Visage-paysage, c’est… c’est… c’est… oui, c’est du même type que…, ça fait partie 

de ces corrélations, de ces changements d’agencement, enfin de ces…, non, de ces... si on admet 

que, en effet, il peut très bien y avoir une tête et même une tête humaine qui ne soit pas 

constituée sur le mode du visage, de la même manière, il y a des milieux… il y a des milieux et 

même des milieux humains qui ne constituent pas forcément des paysages. Alors, … c’est peut-

être dans le même agencement que les têtes sont érigées en visages et les milieux érigés en 

paysages, [85 :00] et, en effet, c’est évident que la transformation des milieux en paysages 

implique précisément ce qu’on appellera un aménagement, un aménagement du territoire. En ce 

sens, on pourrait dire que la première transformation des milieux en paysages, elle se fait avec 

les travaux publics. Il n’y a pas de paysage s’il n’y a pas de travaux publics. C’est le travail 

public qui constitue les milieux en paysages.  

Donc là, on voit très bien que ça peut être de la même façon que le système corps-tête se 

transforme ou produit du visage en entrant dans un nouvel agencement, et c’est en même temps 

que les milieux produisent du paysage sous l’action des travaux publics. Si tu veux, moi je 

dirais : à la limite, oui, … la naissance du paysage, c’est un truc… c’est, en effet, lorsqu’on 

construit des pyramides dans le désert, tout un aménagement du [86 :00] désert, là, qui va 

transformer le désert de milieu en paysage. Actuellement, la transformation des milieux en 

paysages, bon, elle est achevée depuis longtemps, mais elle continue, elle continue, elle se 

recréée perpétuellement. Vous voyez? Mais je ne crois pas qu’on puisse définir…, en ce sens il y 

a une corrélation évidente entre visage et paysage.9 Ça appartient au même agencement. Oui? 

Un autre étudiant: [Propos inaudibles] 

Deleuze : Je n’entends pas. 

L’étudiant: [Propos inaudibles] [87 :00] 

Deleuze : Ah certainement pas !  

L’étudiant: [Propos inaudibles]  

Deleuze : Oui, oui, oui, oui, mais, euh… vous comprenez, alors, soit l’exemple de Kafka. Je dis 

bien que, dans une analyse fondée sur les agencements, les choses sont extrêmement … 



20 

 

 

compliquées, parce que c’est évident que dans la réalité concrète tout se mêle. Vous avez des 

agencements qui sont les agencements concrets qui sont toujours mixtes. Simplement, ils ont des 

dominantes. Dans le thème de Kafka, par exemple, dans les thèmes de Kafka, on voit très bien 

où sont les mixtes. Mais, justement, si Kafka est tellement moderne, c’est parce qu’il se réfère à 

d’autres agencements, il se réfère à des agencements actuels, il ne se réfère pas à des… à des 

agencements aussi archaïques que ceux dont on parle pour le moment.  

Mais quand même, si. [88 :00] Je prends un exemple, un exemple…  bien connu, c’est La 

muraille de Chine. La muraille de Chine décrit typiquement la construction de la muraille de 

Chine dans les conditions supposées d’un Empire archaïque. Or, sa réponse à un schéma 

kafkaïen que vous retrouvez très souvent, c’est le schéma de la pyramide… schéma de la 

pyramide ou de la tour. Vous vous rappelez, dans La muraille de Chine, il y a la construction 

d’une tour au centre, tour qui ne sera jamais achevée, qui est très, très bizarre. Je dirais : ce 

schéma de la tour ou de la pyramide entourée par une muraille, c’est très précisément le modèle 

impérial archaïque. Donc ça intervient dans Kafka. Mais qu’est-ce que Kafka ne cesse pas… -- il 

ne le dit pas, [89 :00] évidemment, parce qu’il a trop d’art, ce n’est pas son travail de le dire -- il 

ne cesse pas de montrer que ce modèle fonctionne si peu que, d’une part, si je prends à la lettre 

les… les textes de Kafka, tantôt il nous dit : ce modèle a… n’a jamais été achevé et restera 

toujours inachevé, parce qu’on est passé à autre chose. Quoi? Il va le dire. Ou bien il dit : c’est 

vrai, ça existe, mais seulement si on ne regarde que de loin. Ça existe que si on ne regarde que de 

loin, parce que, dès qu’on se rapproche, on s’aperçoit que c’est un tout autre agencement.  

Alors, premier thème de Kafka : oui, ça existe, mais [90 :00] ça n’a jamais été achevé, ça a été 

remplacé par autre chose, c’est La muraille de Chine. En effet, les nomades sont venus, etc., etc. 

Par où sont-ils venus? Ils sont déjà là avant qu’on ait compris comment… L’empereur… 

l’Empereur de Chine n’est plus le despote puisqu’il en est réduit à se cacher derrière ses 

persiennes et ses rideaux pendant que sur la place, pendant que sur la place de la ville, il y a les 

nomades qui campent et leurs chevaux carnivores qui mangent la viande. C’est beau ça. [Rires] 

Bon. Voilà, ça, c’est une première note de Kafka.  

Deuxième note de Kafka : ça n’est vrai que de loin, vous voyez bien que les deux … se... Ça 

n’est vrai que de loin, pourquoi? Là, c’est le grand exemple du Château. De loin, K voit le 

château et le château répond absolument, de loin, au modèle impérial archaïque : grande tour… 

[91 :00] euh…, espèce de pyramide… bureaucratie céleste, fonctionnaire du despote, etc. Mais 

plus K se rapproche -- et en fait, il ne peut pas se rapprocher, donc ça devient encore plus 

compliqué que ça -- plus il s’aperçoit que ce qu’il a pris de loin pour un château ou pour une 

espèce de clocher ou pour une tour est en fait un ensemble de petites masures raccordées les unes 

aux autres en longueur. Le texte, il est formidable, cette espèce de transformation optique du 

château en espèce de…, un ensemble de bicoques d’autant plus inquiétantes.  

Bon, alors, ne tombons pas dans le « qu’est-ce que ça veut dire? », mais enfin, par commodité, 

disons : qu’est-ce que ça veut dire? C’est que, comprenez, on est déjà dans un tout autre 

agencement. Kafka s’est simplement installé à la charnière des deux. [92 :00] Ça n’est plus 

l’agencement tour-pyramide, c’est l’agencement, cette fois-ci, couloirs, couloirs infinis en 

longueur et non plus tour transcendante en hauteur. Et quand Kafka… – mais vous savez… 

euh… dont vous savez qu’il était un bureaucrate spécialisé, un grand bureaucrate, quoi, qu’il 



21 

 

 

avait eu des fonctions bureaucratiques importantes -- Kafka n’a jamais cessé de s’interroger, là, 

très… – ce n’est pas du symbolisme, il n’a jamais fait de symbolisme – il s’interroge sur les 

conditions modernes de la bureaucratie.  

Je ne dis pas que son œuvre tient… se réduit à ça, mais ça a été un des… un des sujets de la 

réflexion politique de Kafka les plus aigus. Ben, qu’est-ce qu’il nous dit? Il est le premier, à ma 

connaissance – eh bien, avant les sociologues spécialistes de la bureaucratie – il est le premier à 

dégager les formes actuelles de ce qu’on pourrait appeler la néo-bureaucratie. [93 :00] Et la néo-

bureaucratie, ce n’est pas du tout une bureaucratie pyramidale, c’est une bureaucratie de couloirs, 

c’est une bureaucratie de segments, une enfilade de bureaux. Dans Le château, vous avez 

l’admirable personnage Barnabé, dont le rêve est de devenir messager, au dernier rang de la 

bureaucratie, il demande un tout petit poste. Et il va de bureau en bureau en bureau en bureau, 

sur une ligne droite, en longueur, et il raconte son passage,10 etc.  

Le même coup que pour Le Château, vous l’avez dans L’Amérique, dans un texte extraordinaire 

où Kafka décrit – mais alors il faut un art pour arriver à cette description – où, si vous voulez, à 

mesure que la description avance, notre œil de lecteur est comme dans un kaléidoscope, c’est la 

scène qui change et pourtant, c’est la même scène. Il décrit [94 :00] le château, … pas le château, 

il décrit une maison… qui est la maison de… son oncle, la maison de l’oncle du héros et, là 

aussi, au début, on croit que c’est une espèce de maison pyramidale et tout se passe comme si, à 

mesure que le texte… se fait…, tout se passe comme si la maison pyramidale se couchait, 

devient une espèce de couloir qui enfile les pièces. Tout change. C’est, je dirais, le passage de 

l’ancienne bureaucratie impériale archaïque à la néo-bureaucratie, à la bureaucratie moderne.  

Or, c’est ça qui m’avait frappé pour Kafka. Si vous voulez, pourquoi est-ce qu’un type de cinéma 

comme Orson Welles a eu tellement, tellement le sens de Kafka? Parce que, ça ne marche 

qu’avec des rencontres, tout ça. Ce n’est pas parce que Orson Welles a mieux lu que… que 

d’autres, [95 :00] Kafka, ce n’est pas parce qu’il lit mieux que Marthe Robert, ce n’est pas pour 

ça.11 Ça, lire mieux, c’est une question de talent, ce n’est pas une question de... [Deleuze ne 

termine pas] Mais, qu’est-ce qui explique la rencontre… la rencontre Orson Welles-Kafka? Pas 

compliqué. Supposons, je n’en sais rien, que même Kafka n’ait lu que… que Orson Welles n’ait 

lu Kafka que tardivement. Comment il marchait, avant, Orson Welles? Très bizarre. Que ce soit 

des fantasmes ou pas, qu’est-ce que c’était ses trucs à lui? Ses trucs à lui, ce n’est pas compliqué, 

il avait comme deux… deux directions dynamiques qu’il a placées dans tous ses films, mais avec 

toutes les formules de variation que vous voulez, il avait deux grands thèmes, c’est-à-dire qu’il 

doit vivre éperdument. Ses deux grands thèmes, c’est quoi? Et techniquement, au cinéma, 

évidemment, ça donne autre chose qu’en écriture. Et, à chacun, vous pouvez assigner des 

techniques de prise de vue, des techniques… vraiment d’optique. [96 :00] 

Il avait comme premier grand thème l’espace, l’espace en hauteur… alors qui peut se faire... oui, 

l’espace qui fuit en hauteur. Et son autre grand thème, c’est une ligne de fuite longitudinale. 

L’espace dominant, si vous voulez, en schématisant beaucoup, l’espace dominant des 

impérialismes et la ligne de fuite longitudinale. Si je prends des films quelconques... 

quelconques, pas quelconques par la qualité, mais des films comme ça au hasard, de Welles, 

c’est évident que, dès ses premiers films, ces deux espaces entrent, ou ces deux éléments 



22 

 

 

spatiaux entrent dans des combinaisons incroyables. Je veux dire, la beauté de ce qu’il en tire, de 

ces deux grands axes d’espace, c’est... c’est fantastique. [97 :00]  

Si je prends un film qui n’est pas d’Orson Welles, le fameux Troisième homme, en quoi on voit 

qu’il ne s’est pas contenté de jouer, mais qu’il a inspiré évidemment le film, qu’il a inspiré les 

images… que c’est signé Welles. Pas compliqué, c’est l’extraordinaire vie et habileté, ce n’est 

pas du copiage, donc il a fallu qu’il s’en mêle, avec lequel vous trouvez combinés les images des 

grands hôtels viennois tout en hauteur avec escalier en spirale ou bien la grande roue du 

Troisième homme, si vous vous rappelez, qui définit alors un espace, en fait, qui va être l’espace 

de la domination impériale, parce que c’est là que Orson Welles pense à un moment à liquider 

son copain en le jetant du haut de la grande roue. Donc, ces espaces, tout de… tout de hauteur et 

de domination et puis l’espace des égouts qui affleurent la terre et qui va définir une ligne de 

fuite longitudinale [98 :00] du héros du Troisième homme.  

Si je prends La dame de Shanghai, pensez à la valeur contrastée… je veux dire, qu’est-ce que 

c’est le lyrisme, les valeurs lyriques dans l’image de cinéma? Vous retrouvez tout le thème, par 

exemple -- euh, je ne l’ai pas vu depuis longtemps donc... -- Il y a tout le thème de… euh… de 

l’espace des hauteurs, par exemple Rita Hayworth qui plonge… qui plonge tout à fait en haut 

d’un rocher, là, … le plongeon, ça répond, ça renvoie tout à fait à la grande roue du Troisième 

homme. Et puis, vous avez l’espace longitudinal, il y a une image d’une beauté dans La dame de 

Shanghai où je ne sais plus qui court, il y a une plage où il y a des espèces de cabines ou de 

motels qui donnent sur une allée en bois. Il y a tous les gens qui sortent de… de leurs niches, 

[99 :00] de leurs petites maisons, qui se réunissent pendant que quelque chose se passe dans 

l’allée longitudinale, et ça fait une espèce de mouvement de fuite.  

Dans, euh, dans Le procès, la manière dont il a joué de cet espace, par exemple si vous vous 

rappelez la scène des petites filles qui courent et du peintre… de Titorelli et des petites filles 

perverses, la manière dont elles courent dans une espèce de… d’espace qui est formé vraiment 

par une sorte de claie, c’est une espèce de caisse ajourée très longue, et elles courent en ricanant, 

en criant, et c’est une espèce de fuite, de mouvement… très, très rapide, très beau. Et, 

inversement, il y a tout l’espace du tribunal qui est très ambigu, puisque, vu de loin aussi, ça 

paraît un espace des hauteurs, mais, dès qu’on s’en approche, on s’aperçoit que ce n’est rien, 

c’est comme des pièces enfilées les unes aux autres.  

Alors, là, [100 :00] vous avez…, et là, ça introduit ce que je voudrais qu’on commence à faire 

aujourd’hui, ça introduit cette espèce de passage d’une bureaucratie... Lorsque un des grands 

spécialistes de la Chine… de la Chine archaïque, à savoir [Etienne] Balazs, b-a-l-a-z-s, intitule 

son livre – ou son [mot inaudible], je ne sais plus -- La bureaucratie céleste, ça veut dire quelque 

chose.12 Ça veut dire : c’est la formule de la bureaucratie des Empires archaïques. Et cette 

bureaucratie archaïque, à mon avis, c’est facile d’en rendre compte avec les catégories qu’on a 

essayé de dégager. C’est cette bureaucratie des hauteurs, c’est la construction d’une pyramide, 

pyramide, si vous voulez, dont le sommet serait la fonction despotique, la base ce serait les 

communautés occupant les différents territoires – voyez que le sommet surcode [101 :00] la 

base, c’est-à-dire l’ensemble des territoires comparés – et les… les faces… les faces de la 

pyramide seraient les différents aspects du fonctionnariat. Dans notre cas, ce serait plutôt un 



23 

 

 

trièdre, vous sentez bien ; on pourrait toujours trouver un quatrième, un cinquième, une 

cinquième face, etc.  

Alors, là, ça irait bien. Aujourd’hui, ça va de soi que notre bureaucratie, elle a bien gardé quelque 

chose de cet aspect. Par exemple, il me réjouit beaucoup que, au moment de… du début de la 

révolution soviétique, lorsque les Futuristes se sont lancés dans de grands projets vraiment 

bureaucratiques, à savoir les plans, des plans pour... des plans euh… architecturaux pour… 

euh… le comité central, pour… ceci, cela, ils ont repris, quitte à... – ça n’empêchait pas que 

c’était très, très créateur, ce qu’ils faisaient – [102 :00] ils ont repris le grand modèle de la tour, 

en y introduisant... et à ce moment-là ont fleuri les projets de tours. Mais on peut penser que, en 

même temps, d’autres éléments bureaucratiques développaient leurs germes et impliquaient un 

tout autre espace.  

Et bien plus, si je reviens au Château, pour en finir, de Kafka, peut-être est-ce que vous vous 

rappelez que, non seulement, le château n’est un château qu’en apparence et vu de loin. Dès 

qu’on s’approche, il ressemble plutôt à une série de masures. Mais, si vous vous rappelez, bien 

plus, les fonctionnaires du château n’exercent pas leur activité – semble-t-il, pour autant qu’on 

sache – n’exercent pas leur activité dans le château lui-même, mais vont dans un hôtel, et les 

fonctionnaires [103 :00] à l’hôtel… l’hôtel alors, de près ou de loin, n’est plus du tout un 

château, c’est une enfilade de chambres minables, et c’est là que les vraies affaires se font. En 

d’autres termes, l’hôtel en longueur a remplacé le château en hauteur, ce qui veut dire, au plus… 

au plus simple, si vous voulez, il y a bien une nouvelle bureaucratie qui passe par la contiguïté 

des bureaux, la contiguïté des bureaux en longueur, et qui n’est plus la bureaucratie céleste, qui 

est une bureaucratie d’un tout autre type. Alors, malgré tout, c’est formidable, c’est... ça 

n’empêche pas que… tout ce que vous voulez... Tous les mélanges peuvent se faire.  

Si vous prenez un immense ensemble architectural aujourd’hui, moderne, par exemple en 

Amérique… vous pouvez avoir très bien le PDG en haut de la tour. Ah, c’est aaah... [104 :00] A 

ce moment-là, il assume la vieille fonction de l’Empereur despotique. Voilà… Kafka, une de ses 

plaisanteries – j’espère qu’il ne le faisait pas tous les jours, parce que ça aurait été monotone – 

c’est : il travaillait, n’est-ce pas, dans une espèce de grand centre d’assurances sociales de 

l’Empire autrichien. Quand il… à Prague. Quand il entrait sous le porche, n’est-ce pas, il faisait 

le signe de croix, la croix, lui qui était juif, il faisait le signe de croix et il se mettait à genoux, 

pour bien montrer que c’était ça le Temple de... Il devait être mal vu, ça devait diminuer sa note, 

[Rires] mais… Bon, ça c’est l’appel à la bureaucratie céleste.  

Mais, en même temps, les centres de pouvoir – pour parler de pouvoirs, là, tels qu’ils sont 

essaimés... quand il y a des pouvoirs, pour moi, ils sont par nature essaimés dans des 

agencements. Ils n’exigent jamais... Ils sont vraiment des déterminations tout à fait secondaires. -

- Dans un agencement de bureaucratie [105 :00] moderne, les centres de pouvoir, ils sont 

beaucoup plus dans le rapport d’un bureau au bureau contigu que dans le rapport hiérarchique en 

hauteur. Et, là où Kafka, vraiment, a été, une fois de plus, a tout compris comme d’avance, c’est 

que, lorsque les sociologues modernes s’occupent des bureaucraties (notamment, il y a beaucoup 

d’américains qui travaillent sur la bureaucratie), ils montrent très bien ça, comment les rapports 

de contiguïté de bureau mettent en question… – bien entendu, tout ça, ça se retrouve, c’est pour 

la même cause -- mais, au besoin, mettent en question, c’est comme un double quadrillage, les 



24 

 

 

ordres, les ordres hiérarchiques qui vont du plus haut au plus bas, il y a tout un rapport des 

bureaux contigus les uns avec les autres qui, au besoin, vont impliquer non pas une force de 

résistance ou d’inertie par rapport aux ordres venus d’en haut... [Fin de la cassette] [1 :45 :58] 

 Partie 4 

… décalage d’un bureau [106 :00] par rapport à l’autre où l’ordre est transformé en longueur, où 

l’ordre qui... non seulement, il y a la transformation de l’ordre suivant l’échelle hiérarchique de 

haut en bas, mais il y a les modulations, les modifications quand on passe d’un bureau à un autre, 

si bien qu’un dossier… Vous devez considérer le double chemin : chemin céleste, circuit céleste 

de la bureaucratie impériale archaïque, de haut en bas, et chemin longitudinal d’un bureau à 

l’autre. Ce n’est pas la même bureaucratie. Et pourtant, ça peut être les mêmes gens qui 

participent aux deux. Mais, vous comprenez, on est à la frontière de deux agencements 

différents. Alors, c’est là-dessus que, presque, on enchaînait. Si vous m’accordez, quels que 

soient vos accords ou désaccords... Quelle heure il est? [107 :00] 

Un étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : Quoi? 

L’étudiant : Midi vingt. 

Deleuze : Midi vingt, alors on va terminer bientôt. Si vous m’accordez cette description de 

l’agencement impérial despotique, pour une fois, vous m’accordez, même si je n’ai pas dit 

grand-chose encore jusque-là, ce n’est pas du tout la même chose que le tyran d’une Cité, ce 

n’est pas du tout la même chose que le dictateur d’un État moderne, aucun rapport. Encore une 

fois, on a défini le despote comme étant exclusivement une fonction publique dans les conditions 

de cet agencement « Empire archaïque », et on a essayé de décrire cet agencement.  

Bon, encore une fois, je résume tout sous forme négative en disant : mais, là-dedans, il n’y a ni 

« pour soi », ni détermination privée. Alors on bute… – on peut le traduire sous forme…, sous 

une forme presque évolutionniste, mais on retire ce qu’il y a d’évolutionniste là-dedans – 

[108 :00] on bute sur la question : mais alors, d’où ça peut venir, le « pour soi » de la propriété 

privée qui va être quand même fondamental dans le… dans… dans tout l’appareil d’État? On a 

commencé par décrire un agencement « appareil d’État » qui ne comporte aucune détermination 

de la propriété privée. Toute propriété y est publique. En effet, possession communale des 

territoires, propriété despotique du sol, délégation de propriété aux fonctionnaires : il y a 

absolument aucun propriétaire privé là-dedans. Le fonctionnaire ne jouit de… des revenus ou 

d’une tenure qu’en tant que fonctionnaire, c’est-à-dire par la fonction qu’il assume, mais pas en 

tant que personne.  

Donc, ça devient un vrai problème : d’où ça peut venir la propriété privée? Eh ben, si vous 

voulez, pour bien, pour procéder par ordre, [109 :00] je dirais : on a, en principe, on est arrivé à 

définir en très gros un agencement « appareil d’État » sous les espèces de l’Empire archaïque. 

Tout ce qu’on va découvrir ensuite va montrer comme des variétés de l’appareil d’État. Est-ce 

que ces variétés seront ou sont évolutives? On laisse la question pour le moment. Sans doute, 



25 

 

 

pour plus de commodité, on va faire comme si elles étaient évolutives parce que c’est plus 

commode pour s’exprimer, mais je réserve complètement la question de savoir s’il y a eu une 

évolution historique ou bien si c’est autre chose qu’une évolution.  

Et, la question, c’est : mais d’où peut venir la propriété privée? Une fois dit : on a comme point 

de repère..., c’est que nos États, et aussi loin que remonte notre mémoire, puisqu’on n’a pas la 

mémoire des Empires archaïques… aussi loin que remonte notre mémoire, [110 :00] : ben les 

États fonctionnent dans un type d’agencement qui opère un mixte du public et du privé. Donc, 

d’où vient la sphère du « pour soi » dans les États? D’où vient la sphère de la propriété privée 

dans les États? Et c’est la question que je posais la dernière fois. Et, on a beau tout retourner, on 

ne voit pas.  

Si je résume l’ensemble : qui peut avoir, là, à la fois l’intérêt à la propriété privée, -- je dis bien 

« intérêt » -- ou trouver un pouvoir dans la propriété privée, une fois dit que le désir de la 

propriété privée, ça va être autre chose, puisque, le désir de propriété privée, il ne fait qu’un avec 

l’émergence de la propriété privée dans un nouveau type d’agencement, le type d’agencement à 

la recherche duquel nous sommes? Mais personne, personne à première vue. [111 :00] Je dis : le 

despote, tout son intérêt, une fois que l’agencement impérial existe, tout son intérêt, c’est de 

continuer dans cet agencement. Le fonctionnaire, là, c’est encore plus net. Le fonctionnaire, il 

reçoit des revenus de la terre qui lui est concédée. Cette terre, elle est exploitée par les 

communautés. Les communautés donnent au fonctionnaire une rente en nature et en travail. 

C’est évident que le fonctionnaire, en tant que fonctionnaire, n’a aucun intérêt à transformer un 

tel régime, puisque, bien plus, ce régime, c’est la base de son existence en tant que fonctionnaire. 

Ce serait un suicide. Comme dit l’auteur que je citais, spécialiste de l’Empire chinois, comme 

[112 :00] dit Tokeï : on conçoit que des fonctionnaires soient devenus de petits despotes, c’est-à-

dire aient fait des despotismes… séparés, autonomes, mais absolument pas qu’ils deviennent des 

propriétaires privés. C’est comme si on les conviait à renverser la base même de leur existence 

sociale. Donc ni le despote, ni le fonctionnaire, ni le membre de la communauté qui, en tant que 

membre de la communauté, a la possession du territoire, mais absolument personne, dans un tel 

système, n’a intérêt à la propriété privée.  

D’où ça peut venir? Alors, c’est là que je disais : cet article ou ce texte de Tokeï me paraît très 

bon, parce que ça répond…, je l’avais dit la dernière fois, eh bien, il nous dit quelque chose de 

très curieux, il me semble. Il nous dit : ben vous comprenez, ce n’est pas difficile, [113 :00] il 

faut trouver… -- c’est presque, là, un… un point de méthode très important, le texte est très, très 

bien fait, de Tokeï...  -- il dit : il faudrait trouver quelqu’un, un personnage social qui, à la fois, 

fasse partie de l’Empire archaïque et ne soit pas compris, un inclus exclu. Des exclus à l’état pur, 

ça, ce n’est pas difficile, c’est les proscrits, les proscrits. Mais quelqu’un qui, à la fois, soit pris 

dans l’Empire archaïque et, pourtant, ne soit pas compris dans cet Empire, qu’est-ce que ça peut 

être? Ça n’est ni le despote, ni le fonctionnaire, ni le membre d’une commune, ni même 

l’esclave. Car l’esclave, c’est comme tout, dans l’Empire archaïque, c’est ce que Marx nommait 

non pas l’esclavage [114 :00] privé, mais nommait par opposition l’esclavage généralisé. Et 

l’esclavage généralisé, c’est simplement le fait que des communes en tant que communes, que 

les communes paysannes en tant que communes, avaient des esclaves ou bien le fait qu’il y avait 

des esclaves délégués aux fonctionnaires, c’est-à-dire des esclaves de fonction, attachés à telle 

fonction. Donc, là encore, c’est de l’esclavage public, ce n’est absolument pas l’esclavage privé 



26 

 

 

de la Cité antique. C’est pour ça que nous parlons d’Empire archaïque par différence, entre 

autres, avec la Cité antique.  

Alors qui? Qui a intérêt? Ça ne suffira pas à expliquer la naissance de la propriété privée, mais, si 

on arrive à montrer qu’il y a bien un type de personnage collectif qui est à la fois pris dans 

l’Empire archaïque et pas compris dans l’Empire, on aura comme une hypothèse possible. 

[115 :00] Et la réponse que je trouve très belle de Tokeï, c’est : ben oui, c’est l’esclave, mais 

l’esclave affranchi. C’est l’esclave affranchi. Qu’est-ce qu’il veut dire? C’est l’esclave affranchi 

qui surgit comme, qui est un produit de l’Empire archaïque, mais il est produit dans l’Empire 

archaïque et il n’est pas compris. Il n’a plus de statut. Il est produit dans l’Empire archaïque 

comme hors-statut. Si j’osais dire, je dirais : il est produit dans le surcodage, mais comme 

décodé. En effet, l’esclave affranchi, c’est terrible, il n’a plus aucun statut et, dit Tokeï -- c’est 

pour ça que, la dernière fois, j’avais enchaîné sur le problème de la plainte et de l’élégie – 

[116 :00] : c’est lui qui lance sa plainte, et l’élégie chinoise commence avec ce mouvement 

collectif des esclaves affranchis.  

Bon. Poussons l’hypothèse « Tokeï », poussons l’hypothèse. Il dit : est-ce par hasard que c’est 

l’esclave affranchi qui deviendra propriétaire privé? Et non seulement il deviendra propriétaire 

privé, mais il deviendra maître dans le double domaine du commerce et de l’artisanat, si vous 

préférez, de la monnaie marchande et de l’entreprise. [117 :00] Propriété privée, entreprise 

privée, bien plus, c’est l’esclave affranchi qui, en Chine, apportera les premiers germes de 

l’esclavage privé, c’est-à-dire, il aura le droit de s’attacher des esclaves à titre privé, notamment 

pour le travail métallurgique, pour le travail des mines. Bon. C’est très curieux cette histoire.  

Ça doit nous faire penser à quelque chose, et, là, ce n’est pas par hasard, évidemment, que Tokeï 

est marxiste. Parce que, dans Marx, il y a une remarque qu’il n’invente pas vu qu’il n’est pas 

spécialiste de l’histoire romaine, Marx, et qu’il tire des historiens de l’histoire romaine du 

XIXème siècle. C’est l’histoire suivante : on nous dit que la plèbe romaine a une longue histoire 

[118 :00] et que, notamment, la plèbe a été un facteur essentiel de la disparition de la vieille 

royauté étrusque qui était tout à fait…, la vieille royauté étrusque, était tout à fait du modèle et 

sur le type de l’Empire archaïque. Ben, la plèbe aurait été un facteur essentiel dans la destruction 

de la vieille royauté au profit de la République.  

Or, comment est-ce que le plébéien se distingue du patricien dans la Rome archaïque? Il se 

distingue comme ceci : le patricien, c’est un membre de lignage ou de communauté ; il forme le 

peuple romain, populus romanus. Le peuple romain, [119 :00] ce n’est surtout pas les plébéiens, 

c’est les patriciens. Et comment il se définit? Il a le droit d’exploiter, le droit d’exploiter le 

domaine public que les latins nomment : ager publicus, a-g-e-r, le champ, publicus. Le patricien, 

c’est le membre du lignage ou de la communauté qui a le droit d’exploiter l’ager publicus. Vous 

voyez? [Pause] Il n’y a pas du tout de propriété privée. Pas du tout. Au point que ce serait un 

contresens fondamental de dire : les patriciens, c’était des riches qui avaient la propriété privée. 

L’histoire est passée par de tout autres chemins. Ils ont le droit d’exploiter l’ager publicus qui 

reste la propriété soit de la communauté, soit la propriété du Roi, [120 :00] la propriété éminente 

du Roi, tout ce que vous voulez. C’est un schéma de modèle. C’est un schéma de…Empire 

archaïque, ou communauté itinérante, à la rigueur ; c’est un mélange des deux.  



27 

 

 

Le plébéien, d’abord, qui c’est? Tous les historiens, là, sont d’accord pour dire que tout ou partie, 

au moins en partie, les plébéiens sont des esclaves affranchis. Pas seulement, c’est aussi des 

étrangers conquis, dont le territoire a été conquis, euh… c’est aussi des gens qui sont… qui sont 

venus, des migrants, etc., mais tout le monde dit que les plébéiens sont en partie des esclaves 

affranchis. Or, en tant qu’esclaves affranchis, ils sont exclus de tous les droits publics. [121 :00] 

Exclus de tous les droits publics, c’est essentiel, ça. On retrouve exactement l’esclave affranchi 

chinois et le plébéien romain. Là, il y a une grande identité de statut. Ils sont exclus de tous les 

droits publics moyennant quoi? Eux et eux seuls ont le pouvoir, comme on dit en droit romain, 

d’assigner la propriété de l’ager publicus. Ils assignent la propriété de l’ager publicus dans la 

mesure où ils sont exclus de la propriété publique, c’est-à-dire dans la mesure où ils n’ont pas le 

droit d’exploiter l’ager publicus comme les patriciens. Qu’est-ce que ça veut dire : ils assignent 

la propriété de l’ager publicus? Ça veut dire : ils reçoivent en compensation une parcelle de 

l’ager publicus en droit, ce n’est pas forcément de l’ager publicus existant, on leur consent une 

part non encore exploitée, par exemple une terre, dont ils sont propriétaires privés. [Pause] 

[122 :00] 

Et on ne retrouve la même figure que pour l’esclave affranchi chinois, quelle que soit la 

différence des contextes, à savoir, c’est le plébéien qui a la possibilité juridique de devenir 

propriétaire privé d’une parcelle, qui a la possibilité juridique de s’occuper de commerce et de 

s’occuper d’entreprises, notamment métallurgiques. Si vous voulez, c’est au niveau de l’esclave 

affranchi ou du plébéien que se fait la triple privatisation. Vous me direz -- je précise pour euh… 

qu’il n’y ait vraiment pas d’erreur à ce niveau -- vous me direz : mais esclave affranchi, ça 

suppose déjà des esclaves et les esclaves étaient propriétés privées. Je vous rappelle que non. 

Esclave affranchi suppose des esclaves publics, [123 :00] esclaves de communautés ou esclaves 

de fonctionnaires qui sont affranchis à l’issue d’un long processus et qui se trouvent hors statut, 

qui avaient un statut tant qu’ils étaient esclaves, un statut public, mais qui se trouvent hors statut. 

Et c’est, ce sont ces affranchis-là qui vont devenir à la fois propriétaires privés, petits 

propriétaires privés de parcelles, petits entrepreneurs, petits commerçants, presque dans… hors 

des mailles ou sous les mailles du surcodage impérial. En d’autres termes, c’est eux qui vont 

faire couler des flux d’appropriation privée par différence avec le pôle archaïque de 

l’appropriation publique.  

Alors que ce soit [124 :00] l’affranchi chinois, que ce soit le plébéien romain, que, à ce moment-

là, il y ait un germe qui va travailler les États, les États archaïques, à savoir une espèce de 

phénomène qui à la fois pousse du dedans et échappe au surcodage impérial. Et on voit très 

bien... Vous allez me dire : mais c’est quand même bizarre, cette espèce d’accident où c’est 

l’Empire lui-même qui produit. C’est ce personnage si bizarre, en effet, et qui dans toute 

l’histoire est évidemment plaintive, à savoir, il est à la fois dans l’Empire, mais il est produit 

dans l’Empire comme exclu par le surcodage d’Empire. Il n’a pas de statut. Et c’est à ce niveau 

que commencent à se dessiner des privatisations dont, ensuite, l’histoire va… va précipiter 

[125 :00] le cours, va précipiter l’allure.  

Alors, en effet, il faudrait dire que ce n’est pas étonnant, parce que, si vous reprenez les deux 

agencements dont on était parti -- premier agencement code-territoire, agencement d’itinérance ; 

deuxième agencement, surcodage-terre, agencement d’Empire archaïque -- est-ce qu’on ne 

pourrait pas dire ceci, que le surcodage impérial entraîne nécessairement – c’est une hypothèse 



28 

 

 

comme ça – entraîne nécessairement comme par contrecoup, comme corrélat, un certain 

décodage des flux ? En même temps qu’il surcode les flux, se fait comme en contrecoup, une 

espèce de décodage. Tant qu’on marchait avec un agencement du type code-territoire, les flux 

[126 :00] territoriaux étaient… étaient relativement codés, avec des, une souplesse relative. 

S’introduit un appareil de surcodage impérial qui va surcoder tous ces codes et surcoder tous ces 

territoires en les transformant en terre. Du coup, ces flux maintenant surcodés, ben, une partie ou 

certains éléments d’entre eux tendent à s’échapper. Et, lorsque la terre est surcodée sous forme 

de l’appropriation publique, en même temps, le flux de terre tend partiellement à se décoder. 

Quand l’activité est surcodée sous forme de travaux publics, un flux de travail tend [127 :00] à se 

décoder. Quand la monnaie est surcodée et donc créée sous forme d’impôts, un flux monétaire 

tend à se décoder. Et ce sont ces flux décodés qui vont constituer le flux de la propriété privée, le 

flux de l’entreprise privée, le flux du commerce privé.  

Or ça resterait tout à fait inintelligible si l’on ne pouvait pas assigner un type de personnage 

collectif qui est précisément à la charnière de ce surcodage et de ce décodage des flux. Si vous 

voulez, quand on surcode des flux… il faut se rappeler toujours que « décodage », ça ne veut pas 

dire un flux dont le code est compris, ça veut dire au contraire : un flux décodé, c’est un flux 

dont… c’est un flux qui n’est plus [128 :00] compris dans son propre code, qui n’est plus 

contenu dans son propre code, qui échappe à son propre code. En effet, on peut assigner dans 

l’Empire archaïque le point où les flux surcodés tendent par compensation à se décoder et ce 

point, c’est ce point de la plèbe ou de l’esclave affranchi. Voilà, bon… oui… [Fin de la cassette] 

[2 :08 :30] 

Notes 

 
1 A cet égard, voir Mille plateaux, plateau 13, « 7000 avant J-C : Appareil de Capture, » pp. 548-549. [ATP 439-

440] 
2 Sur le “dernier amour” chez Proust et « l’œuvre à faire », voir Mille plateaux, pp. 546-547. [ATP 438-439] 
3 Sur Mumford et la mégamachine, voir la séance 2, le 13 novembre 1979. 
4 Il s’agit certainement du séminaire de l’année 1975-76 dont un bon nombre des séances ont été conservé grâce au 

tournage d’une douzaine de réunions par RAI-3, avec les transcriptions et les traductions présentées ici sous la 

rubrique A Thousand Plateaus I – Deleuze at Paris 8 (Video Links). Ces séances et d’autres ont sans doute contribué 

au plateau 7, « Année zéro : Visagéité » dans Mille plateaux. 
5 Jacques Mercier, Rouleaux magiques éthiopiens, Ed. du Seuil, 1979 ; voir Mille plateaux, p. 224, note 12. [ATP 

533-534 note 14] 
6 Il s’agit d’un livre d’Alain Grosrichard, Structure du sérail : La fiction du despotisme asiatique dans l’occident 

classique (Paris : Le Seuil, 1979). 
7 Deleuze se réfère au nexum à plusieurs reprises dans Mille plateaux, chez Dumézil p. 435 note 1, et dans le 

contexte du lien, p. 545. 
8 Deleuze présente cette référence – Jean Paris, L’Espace et le regard (Paris : Le Seuil, 1965), I.ii – dans Mille 

plateaux, p. 227. 
9 Deleuze développe le paysage comme concept et le contraste visage-paysage dans trois plateaux de Mille plateaux, 

le plateau 7 « Année zéro : visagéité », pp. 211-214, 218-230 ; le plateau 10, sur les devenirs ; et le plateau 11, 

« 1837 : De la ritournelle ». 
10 Sur Le Château et la bureaucratie, voir Mille plateaux, p. 260-261. 
11 La critique Marthe Robert a écrit Seul comme Franz Kafka (Paris : Calmann-Lévy, 1969). 
12 Etienne Balazs, La bureaucratie céleste (Paris : Gallimard, 1968). 


