
1 
 

 

Gilles Deleuze 

Séminaire du 05 février 1980 

Appareils de Capture et Machines de Guerre 

St. Denis, Séance 08 

Transcription : Annabelle Dufourcq (avec le soutien du College of Liberal Arts, Purdue 

University) ; transcription augmentée, Charles J. Stivale 

Partie 1 

Bien. Nous sommes dans la série de plus en plus… sévère, de plus en plus… abstraite de notre 

recherche. Et, pour le moment, donc, on aura bientôt fini. On aura bientôt fini puisque j’avais 

prévu un semestre, ça fera un peu plus du semestre, et puis, après, on verra ce qu’on fait… autre 

chose de moins sévère.  

Alors… vous voyez : on tient pour le moment comme deux formes, deux formes, “Etat”, et ces 

deux formes “Etat”, elles sont… d’une part, elles ne sont pas spécialement évolutives, elles 

peuvent être mises en évolution… la seconde après la première. Bon. Mais pas forcément non 

plus. Et surtout, elles ne sont pas du tout égales, elles ne sont pas du tout… [1 :00] Il y en a une 

qui est relativement bien découpée, c’est l’appareil d’Etat comme surcodage, surcodage de flux 

déjà codés. C’est ce qui nous a semblé être l’Empire archaïque. Je ne reviens pas là-dessus. Et 

puis on a vu une seconde forme. Ce n’était plus du tout surcodage de flux déjà codés, ou la 

machine impériale archaïque, mais c’était quelque chose de beaucoup plus flou, à savoir : c’était 

partout… partout, et sous les formes les plus diverses, ce que nous essayons de définir comme 

les conjonctions, les conjonctions qu’on appelait topiques, conjonctions topiques [2 :00] ou 

qualifiées, entre flux décodés. C’était en gros nos deux…, nos deux concepts que l’on avait.  

Conjonctions topiques ou qualifiées entre flux décodés, c’est très différent d’une machine 

impériale à surcoder des flux déjà codés. On a essayé, la dernière fois, de montrer en quoi cette 

seconde figure était comme inscrite, ou, du moins, tracée déjà en pointillés dans la première, 

mais, surtout, la seconde figure, c’est une vraie nébuleuse, puisque les conjonctions topiques 

entre flux décodés se présentent sous les formes les plus diverses, à savoir : elles correspondent à 

tous les systèmes de relations de dépendance personnelle. En effet, ce qu’on appellera 

« conjonctions topiques entre flux décodés », c’est aussi bien les rapports de [3 :00] dépendance 

institués entre des objets qualifiés et des sujets déterminés, par exemple, la terre et le propriétaire 

privé, ou bien l’esclave et le maître, ou bien, également, des rapports institués entre sujets, au 

pluriel, par exemple : le chevalier, dans la féodalité, le chevalier et le seigneur. Bon.  

Or, là, c’était tellement divers… peut-être est-ce que l’on peut comprendre, par exemple, à quel 

point certains historiens, à un certain moment de l’histoire ont donné à « féodalité » une 

extension en tous les sens. Mais les historiens sont revenus très vite sur… sur ce point et ont 

dénoncé cet usage…, cet usage extensif [4 :00] de la catégorie de féodalité. En effet, on se 

trouve, là, devant tout un ensemble, variable, très, très variable, d’après toutes sortes de figures 



2 
 

 

historiques, de types de relations de dépendance personnelle, et la relation de dépendance 

personnelle, il me semble que c’est exactement l’expression juridique d’une conjonction topique 

entre flux qui se décodent. Bon, mais, c’est extraordinairement… c’est très très nébuleux… ah… 

même, dans certains cas on se dit : mais non, il n’y a pas Etat là-dedans, il y a un tel émiettement 

des relations ; ça n’empêche pas que, même dans les cas de féodalité où le concept d’Etat ne 

s’applique plus, cette féodalité est en rapport avec un Etat à l’horizon, avec un appareil d’Etat à 

l’horizon.  

En tout cas, j’en reste là, donc, on tient ces deux concepts, ces deux gros concepts. Encore une 

fois : l’appareil à surcoder des flux codés, à savoir [5 :00] la machine impériale ; d’autre part, les 

relations de dépendance personnelle en tant qu’elles expriment des conjonctions topiques entre 

flux qui se décodent ou entre flux décodés. J’insiste : ces conjonctions topiques s’expriment donc 

dans des relations de dépendance soit entre un objet qualifié et un sujet déterminé, soit entre des 

sujets déterminés les uns par rapport aux autres. Vous voyez. Et… on en était là, bon. Et qu’est-

ce qui se passe? Vous me corrigez… à mesure que je dis… quoi que ce soit. Qu’est-ce qui se 

passe après? Non : “après” entre guillemets. Qu’est-ce qui se passe ”ensuite”, “ensuite” entre 

guillemets, puisque ce n’est pas forcément de l’évolution, ce n’est pas forcément quelque chose 

qui vient après… Je dirais aussi bien : qu’est-ce qui se passe ailleurs? Ou bien : est-ce qu’il y a 

encore d’autres figures, outre ces deux grandes figures [6 :00] qu’on a? Et vous voyez à quel 

point tout est varié puisque, la seconde figure, je ne peux même pas dire qu’elle ait une unité 

réelle. Alors qu’est-ce qui se passe? Qu’est-ce qui se passe ailleurs?  

Je veux poser la question, là… comme ça, c’est pour nous entraîner un peu, parce que tout le 

monde sait…, tout le monde sait en gros ce que c’est que le… que le capitalisme, mais c’est une 

tâche de, de savoir, et puis… , et puis un tout autre exercice que l’exercice pratique qui 

consisterait à se dire : eh ben, cherchons un peu une définition. Qu’est-ce qui nous fait dire : eh 

ben oui, à tel moment ou à tel endroit, il y a ou bien une poussée de capitalisme, ou bien il y a 

quelque chose qui, déjà, se présente comme le capital qui surgit ? Ma question, c’est donc, vous 

voyez tout de suite : est-ce que le capitalisme représente encore un autre concept, outre nos deux 

concepts précédents? Donc je voudrais, là, être le plus clair possible, [7 :00] et que vous 

interveniez…, puisque… tout…, toute ma conclusion va tourner vers des problèmes de politique 

actuelle, mais pas aujourd’hui.  

Je dis : moi, il me semble, en lisant…, en lisant Marx, et notamment Le capital, il me semble 

qu’il y a tout le temps deux définitions, deux définitions… du capital. Et, ces définitions, elles 

sont très strictes, c’est-à-dire… [Pause] Et pourquoi deux définitions? Ben, je pense à une 

distinction courante dans la logique, dans la logique classique. On distingue, dans la logique 

classique, des définitions nominales et des définitions réelles. Ce n’est pas Marx qui dit tout ça, 

c’est pour essayer de rendre très concret la question… quel intérêt y a-t-il à essayer de définir… 

[Interruption de l’enregistrement ; brève coupure] 

… triangle, [8 :00] la figure formée par trois droites en fermant un espace. Je peux toujours 

appeler ça « triangle », c’est tout à fait indépendant de la question « est-ce qu’il y a des 

triangles? », à savoir : cette définition ne montre pas la possibilité du défini. Est-ce que trois 

droites peuvent enfermer un espace? Je n’en sais rien d’avance. Donc vous voyez : on appellera 

« définition nominale » une définition qui ne nous dit rien sur la possibilité même du défini. Je 



3 
 

 

peux toujours définir un cercle carré. La question de savoir si c’est possible/impossible… Je 

peux définir un animal nommé « licorne », la question de savoir s’il y a des licornes est une tout 

autre question. Donc : définition nominale, c’est très simple. Ce que les logiciens appellent une 

« définition réelle », vous comprenez, c’est une définition qui ne se contente [9 :00] pas de 

définir son objet, mais, en même temps, montre la possibilité du défini. [Pause] C’est-à-dire : 

elle implique une règle de construction, par exemple, en mathématiques. Elle implique soit une 

règle de construction, soit une règle de production, soit une règle d’obtention. Comment obtenir 

ceci? Par exemple : comment obtenir une figure fermée, définie par trois droites? Si je le dis, je 

donne une définition réelle du triangle et non plus nominale, vous voyez. Ce que je propose de 

dire – c’est pour ça que je faisais cette parenthèse – c’est qu’il me semble que… on peut 

procéder comme ça pour le capital. Quelle serait la définition nominale du capital? Quelle serait 

la définition réelle du capital? [Pause] [10 :00]  

Eh bien, je pars d’un texte de Marx. Je commence par : recherche d’une définition nominale. Et 

je lis lentement un texte de Marx, hein, et qui me paraît tout à fait intéressant. « Ce fut un 

immense progrès », « ce fut un immense progrès lorsque Adam Smith rejeta toute détermination 

de l’activité créatrice de richesse », « ce fut un immense progrès lorsque Adam Smith rejeta toute 

détermination de l’activité créatrice de richesse et ne considéra que le travail tout court. 

Autrement [11 :00] il ne dit ni le travail manufacturier, ni le travail commercial, ni l’agriculture, 

mais toutes les activités sans distinction. Avec l’universalité abstraite… » -- voilà le texte qui me 

paraît essentiel -- « avec l’universalité abstraite de l’activité créatrice de richesse », « avec 

l’universalité abstraite de l’activité créatrice de richesse, on a en même temps l’universalité de 

l’objet en tant que richesse, à savoir le produit tout court ou le travail tout court, mais en tant que 

travail passé, matérialisé. » Peu importe ce qu’il y a de compliqué. Ce que je retiens c’est : 

« avec l’universalité abstraite de l’activité créatrice de richesse, on a en même temps 

l’universalité de l’objet en tant [12 :00] que richesse ».  

Qu’est-ce que ça veut dire? En quoi… ça a l’air très, très abstrait ce… cette phrase. En quoi 

c’est… ça… ça peut nous dire quelque chose? Eh bien, je dis : quand on nous parle du capital, 

qu’est-ce que ça évoque, pour nous, tout de suite? Le capital, bien entendu, c’est une richesse. 

Mais quelle richesse? Ben voilà, c’est très curieux. C’est une richesse qui n’est plus ni ceci ni 

cela, ni cela. C’est, pour parler comme… comme Marx, c’est une richesse tout court. Qu’est-ce 

que ça veut dire, ça? C’est une richesse qui n’est plus qualifiée [13 :00] comme foncière, ni 

même monétaire, ni même commerciale, ni même industrielle.  

La question de savoir si le capital se réalisera dans l’industrie plutôt que dans le commerce est 

tout à fait différente de savoir quelle est la nature de cette richesse qu’on appelle « capital ». 

Notre première réponse, et vous voyez que c’est vraiment une définition nominale, c’est 

précisément : il y a capital lorsque la richesse n’est plus déterminée comme telle ou telle, elle 

n’est plus déterminée comme foncière, comme industrielle, comme commerciale, comme 

artisanale, comme… comme ceci ou cela, elle est déterminée… quoi? Elle est déterminée 

comme activité créatrice de richesse. Le capital, c’est [14 :00] la subjectivité de la richesse. C’est 

la richesse en tant que subjectivité universelle, c’est-à-dire c’est la richesse qui n’est plus 

qualifiée ou déterminée comme telle objectivement, richesse foncière, richesse monétaire, 

richesse ceci, richesse cela, mais qui est richesse toute courte rapportée à l’activité créatrice de la 

richesse, à savoir : le capital. Le capital, c’est le sujet de l’activité créatrice de la richesse. 



4 
 

 

Vous me direz : mais alors c’est très… enfin, si vous y consentez, vous me diriez : mais c’est très 

curieux, parce que ça existait de tout temps ! Non ! Pas du tout. Notre question devient que 

sûrement il a fallu une étrange formation sociale pour que la richesse ne soit plus déterminée 

comme telle ou telle, mais apparaisse comme richesse tout court, c’est-à-dire apparaisse comme 

pure et simple [15 :00] subjectivité. Vous voyez ce que j’entends par la richesse comme 

subjectivité, j’entends uniquement par « la richesse comme subjectivité » la richesse rapportée à 

une activité, c’est-à-dire au capital, elle est rapportée au capital lorsqu’elle n’est plus déterminée 

sous l’aspect objectif de telle ou telle qualité, richesse foncière, richesse artisanale, richesse 

commerciale, richesse monétaire. Peut-être que ça va s’éclairer.  

Donc on peut dire à la fois : mais ça existait de tout temps abstraitement. Oui, mais comment ça 

se fait qu’aucune formation sociale n’ait eu même l’idée de dégager une telle notion, ce concept 

de la richesse abstraite et subjective? Evidemment parce que tout s’y opposait. Le concept 

abstrait ne peut surgir que dans les conditions d’une formation sociale concrète, ce qui va poser 

pour nous [16 :00] toutes sortes de problèmes.  

Bon, alors, je dirais : ben, la définition nominale du capital, c’est donc exactement ceci, enfin ce 

que je propose, c’est : la richesse qui n’est plus qualifiée comme telle ou telle, donc la richesse 

devenue subjective et, dès lors, richesse tout court. Elle pose… le capital pose la subjectivité 

universelle comme sujet de la richesse quelconque. 

Bon, vous me direz : tout ça, c’est bien de la philosophie. Oui et non, ce n’est pas de la 

philosophie du tout, parce que essayons de dire concrètement. Je ne sors pas de mes exigences 

d’une définition toute nominale, mais… à quoi on reconnaît vraiment le capitalisme? Ben, 

évidemment, avec le capitalisme, il y a une mutation de la propriété et de la conception de la 

propriété. [17 :00] La propriété est capitaliste… quand est-ce que la propriété est capitaliste? Là 

c’est des manières de reconnaître les choses. Ben, je crois que la propriété, elle est capitaliste 

justement -- je recommence -- lorsqu’elle n’est plus qualifiée comme telle ou telle, c’est-à-dire 

lorsque la propriété est devenue propriété de droits abstraits. Mais les droits abstraits, qu’est-ce 

que ça veut dire? Bien entendu, ces droits, ce n’est pas une abstraction du capital.  

Donc dire « la propriété du capital, c’est la propriété de droits abstraits », ça veut dire 

évidemment : de droits abstraits qui, en tant que tels, sont convertibles. Convertibles en quoi? En 

tout ce que vous voulez. Convertibles en terres. Convertibles en argent, en monnaie. 

Convertibles en moyens de production. Mais c’est une grande erreur, et les… et les économistes 

[18 :00] le rappellent toujours, d’identifier… enfin… en tout cas, les économistes marxistes le 

rappellent constamment, que c’est une grande erreur d’identifier le capital avec les moyens de 

production. 

Bien plus : même, on ne comprendrait rien au capi… aux mécanismes du profit, je crois – du 

profit qui est essentiel au capitalisme – si on identifiait le capital aux moyens de production. 

Pourquoi? Parce qu’on n’en comprendrait pas le mécanisme essentiel par lequel se fait une 

égalisation du taux de profit, qui suppose que le capital parcoure à la fois les secteurs de 

production et les moyens de production les plus différents. Le capital, ce n’est pas le moyen de 

production ou le bien d’équipement, c’est -- comment dire -- le fond, au sens à la fois 



5 
 

 

philosophique et commercial, c’est le fond [19 :00] quantitatif et homogène qui s’investit dans 

les moyens de production. 

En d’autres termes, la propriété capitaliste, c’est la propriété de droits abstraits convertibles à 

travers toutes les déterminations concrètes, et notamment, et éminemment, les moyens de 

production. Pourquoi je dis « et notamment, et éminemment »? Parce que, sans doute pour faire 

surgir la sphère autonome des moyens de production, il fallait que la propriété porte sur des 

droits abstraits convertibles.  

Donc c’est une confirmation immédiate, je veux dire : la propriété, sous la forme capitaliste n’est 

plus celle de la terre, [20 :00] de ceci, de cela, de cela ; elle est propriété de droits abstraits. Cela 

revient exactement à la même chose que dire : la richesse a cessé d’être déterminée 

objectivement sous telle ou telle forme pour être rapportée à l’activité productrice de richesses, à 

savoir : le capital. La richesse, la richesse quelconque. Or c’est très curieux… je dis : qu’est-ce 

qui le prouverait, ça? Deux choses le prouveraient… je cherche à... à rendre ça concret. Deux 

choses le prouveraient, je cite là… mes auteurs pour ceux que tous ces points intéressent.  

Quand on s’interroge sur l’accumulation dite primitive du capital, c’est-à-dire la manière dont les 

premiers capitalistes, avant même la formation d’un système capitaliste, ont organisé une 

accumulation du capital, les auteurs qui étudient cette question historique – puisque, là, c’est… 

c’est un problème d’histoire [21 :00] – qui étudient de près cette question historique, montrent 

très bien que ce dont les capitalistes se sont rendus… ce dont les premiers capitalistes se sont 

rendus maîtres et qui a permis l’accumulation primitive, c’est la propriété de droits abstraits. Ce 

n’est pas la propriété de terres, par exemple, c’est la propriété de droits abstraits sur la terre. Au 

point qu’ils ont acheté la terre à un moment où elle coûtait peu cher – il a fallu toutes sortes de 

circonstances évidemment – à la fin de la féodalité, ils achètent la terre à un moment où, pour des 

raisons x, elle coûte peu cher, ils la revendent [Deleuze tousse] à un moment où elle coûte cher et 

convertissent leur droit de terre en moyens de production. [Deleuze tousse] Donc l’accumulation 

primitive, dite « primitive », ce qu’on appelle l’accumulation dite « primitive » du capital, 

montrerait très bien que [22 :00] la propriété capitaliste s’est constituée en prenant pour objet des 

droits abstraits. Un autre point. Vous entendez mal? 

Un étudiant : [Propos inaudibles] 

Deleuze : Ouais, ben, je vais m’efforcer de parler plus fort. Deuxième point. Oh ! Deuxième 

point. Deuxième confirmation… C’est l’attitude du capitalisme par rapport, précisément, à un 

phénomène dont nous avons vu qu’il jouait un très grand rôle au niveau des Empires archaïques 

et aussi au niveau de la seconde forme, des Etats topiques, à savoir l’attitude du capitaliste 

[Deleuze tousse, presque en s’étranglant] par rapport à la rente foncière. [Deleuze tousse] C’est-

à-dire que, le capitalisme, il a toujours tendu, sauf [23 :00] cas exceptionnels que… dont il 

faudrait tenir compte, mais en gros, on peut dire qu’une tendance fondamentale de… du 

capitalisme, c’est l’inhibition ou même la liquidation de la rente foncière. Vous voyez en quoi 

c’est une confirmation, c’est-à-dire que c’est la marque que la richesse n’est plus définie par une 

propriété de la terre ou une propriété de ceci, de cela, mais, précisément, la propriété est elle-

même propriété de droits abstraits [Deleuze tousse et a du mal à terminer sa phrase] et la 

richesse surgit comme capital lorsque la richesse n’est plus rapportée à telle ou telle qualité. 



6 
 

 

[Deleuze tousse] La rente foncière, ça a toujours été, pour le capitalisme, une espèce de poids. -- 

[Deleuze tousse à plusieurs reprises] [Pause] Dans une quinte si on est... [24 :00] si on devient 

tout rouge, c’est bon ; si on devient bleu, c’est très, très mauvais, ça. Qu’est-ce que je suis? 

Plusieurs étudiants : Rouge ! 

Deleuze : C’est bon. Ça va. [Rires des étudiants] 

Un étudiant : écarlate même, hein ! [Rires] 

Deleuze : Ah ! alors, comment… comment ils… ils arrivent… c’est très lié, ça, à l’histoire du 

capitalisme à ses débuts, la manière dont on va conjurer la rente foncière. Il y a eu deux 

manières, et là, Marx l’explique très bien, très, très bien, et ensuite ça a été repris par des 

spécialistes des problèmes agricoles…, ça a été à la base… des rapports capitalisme/agriculture. 

… Ils n’ont jamais aimé l’histoire du propriétaire foncier qui, soit sous la forme publique du 

despote, soit sous la forme du propriétaire privé, recevait une part du profit d’entreprise et 

s’attribuait cette part sous forme de rente du sol, rente du… rente foncière. [25 :00] Ils n’aiment 

pas ça évidemment. Et comment ils ont fait concrètement? Il y a eu deux voies historiquement, et 

la voie anglaise, et il y a eu la voie française. Je veux dire : tout ça, c’est pour un peu nous 

introduire dans des problèmes politiques plus concrets que… on verra… prochainement. 

[Deleuze tousse]  

La voie anglaise, ça a été très curieux. Il y a eu… c’est ce qu’on appelle, là, typiquement une 

alliance de classes, dans les deux cas d’ailleurs. Il y a eu une très curieuse alliance de classes 

entre les entrepreneurs anglais, la bourgeoisie anglaise, si vous voulez, entre la bourgeoisie 

anglaise et les producteurs agricoles américains pour court-circuiter la paysannerie anglaise. 

[26 :00] Et pourquoi? C’est de là que… si je développe cet exemple, c’est parce que… on en a 

tout à fait besoin. Parce que la terre à blé américaine ne comportait pas de rente foncière. Et 

pourquoi que la terre à blé américaine, elle ne comportait pas de rente foncière? Vous comprenez 

tout de suite, si vous avez saisi le chemin que j’ai essayé de faire les autres fois sur la rente 

foncière : la rente foncière implique précisément la comparaison entre des territoires 

simultanément exploités. A savoir : le territoire le moins mauvais rapporte une rente par rapport 

au territoire le plus mauvais, hein, qui, lui, n’en rapporte pas.  

Mais, dans le thème de la constitution de l’agriculture américaine, avec le déplacement des 

frontières, l’occupation des terres à blé, la constitution des grandes terres à blé, etc. il n’y a pas 

de rente foncière. [27 :00] Mais c’est… c’est le… la fameuse histoire américaine que… la 

frontière américaine, ce n’est pas du tout comme les frontières européennes. Les frontières 

européennes, elles déterminent un ensemble. La frontière américaine, elle marque chaque fois 

l’endroit à dépasser, à déplacer. Donc le blé américain ne payait pas de rente foncière. La 

bourgeoisie anglaise fait de l’importation massive. Elle fait une espèce d’alliance : entrepreneurs 

agricoles américains--bourgeoisie anglaise. Le paysan anglais, là, il est… il est comme coincé. Et 

le propriétaire anglais – à savoir ce que les Anglais appelaient le landlord – il est possédé, c’est 

sur son dos que se fera l’alliance capitaliste bourgeoisie anglaise… entrepreneurs agricoles 

américains. Vous voyez que c’est une manière de tourner la rente foncière. [28 :00] 



7 
 

 

En France, c’est, à la même époque, c’est le même problème pour le capitalisme français. La 

solution est complètement autre. C’est… c’est un cas où, précisément, on voit la variété des 

solutions possibles. Tout ça, c’est question de politique, c’est aussi… ce n’est pas… pas question 

de pur choix. La France, elle, elle choisit, au contraire, la petite propriété parcellaire du paysan. 

C’est une autre manière de liquider la rente foncière. Elle favorise la petite propriété parcellaire 

du paysan exploitant. Ça implique que le petit paysan exploitant soit garanti, que, notamment, il 

ait un niveau de vie supérieur à celui de l’ouvrier. Ça a été vrai longtemps en France. Cette fois-

ci donc, je veux dire, en France, c’est l’alliance de la bourgeoisie avec la petite paysannerie qui a 

été fondamentale, qui, dans tout le XIXème siècle français, a été fondamentale. [29 :00] 

Et puis ça… et puis il y a longtemps que c’est fini, ça… Je veux dire : il en reste des choses… il 

en reste des choses… dans nos provinces, c’est… [Deleuze tousse] Mais enfin, c’est fini en gros. 

Mais ça a été fini par quoi? Moi, il me semble que c’est très intéressant, les vraies raisons pour 

lesquelles ça a été fini. Ça impliquait notamment cette, cette alliance… bourgeoisie… qu’est-ce 

qu’on met dans le groupe… cette alliance bourgeoisie-petite paysannerie, elle impliquait une 

politique protectionniste. On a gardé beaucoup de protectionnisme ; là, il y a une espèce de pesée 

de l’histoire… les problèmes agricoles français et encore actuellement avec… les problèmes 

avec l’Europe… le protectionnisme français est très, très… est dans une situation… qui, en effet, 

pose toutes sortes de problèmes politiques. [Deleuze tousse]   

Mais, je dis…: ça n’empêche pas que cette vieille alliance petite paysannerie-bourgeoisie en 

France, [30 :00] ben, il y a longtemps qu’elle a fait son temps, quoi. Mais elle a fait son temps 

sous quelle pression? Je crois qu’une des raisons principales, ça a été l’Algérie. Ça a été 

l’Algérie parce que, là alors, on trouverait quelque chose qui a rapproché la France d’une 

solution de type anglais, [Deleuze tousse] mais sous une tout autre forme, à savoir : les vignobles 

algériens ne payaient pas de rente, et les terres étaient arrachées à leur propriétaire, donc il n’y 

avait pas de rente foncière. [Deleuze tousse] C’est la dépossession, c’est l’expropriation… 

Un étudiant: [Propos inaudibles] 

Deleuze : -- C’est forcé, il y a un courant d’air, non?  

Claire Parnet : Oui. 

Deleuze : Ah. Or comme je suis au centre du courant d’air, c’est pour ça, je… [Deleuze tousse]. -

- Vous comprenez : là, ça a été… c’est l’Algérie qui a permis, pour la France, [31 :00] grâce à 

tout un système d’expropriation, de ne plus passer par l’alliance avec la petite paysannerie. Il 

fallait évidemment qu’il y ait des terres à exproprier. 

Bon… c’est… ça, cet exemple, donc, je viens de le développer, pourquoi? Uniquement pour 

confirmer l’aspect de cette définition nominale. Je répète : c’est lorsqu’il y a capital, capital n’est 

pas n’importe quelle richesse, même nominalement, capital n’est pas n’importe quelle richesse ; 

d’autre part, le capital n’est pas identique à moyens de production ou possession… ou propriété 

des moyens de production. [Deleuze tousse] Capital, c’est : la richesse abstraite, c’est-à-dire la 

richesse devenue subjective [32 :00] – comprenez bien, je dis : « devenue subjective » pour 



8 
 

 

distinguer cette richesse-là d’une richesse qui serait déterminée objectivement comme telle ou 

telle, comme richesse foncière, richesse monétaire, richesse commerciale.  

Ah non, comme dit Marx, ce fut… « un immense progrès lorsque Adam Smith rejeta toute 

détermination de l’activité créatrice de richesse. Il s’élevait à l’universalité abstraite de l’activité 

créatrice de richesse. » Et, par là même, il avait en même temps – c’est ça qui devient l’essentiel 

– et par là même, il avait en même temps l’universalité de l’objet en tant que richesse, à savoir : 

le travail qui, de son côté, n’était plus déterminé comme ceci ou cela, [Deleuze tousse] mais 

comme [33 :00] travail quelconque. En d’autres termes : la subjectivité abstraite de la richesse 

était immédiatement réfléchie dans le travail abstrait. Vous voyez? Vous comprenez? C’est pour 

ça que j’insistais sur le capitalisme apporte un nouveau mode de propriété, la propriété des droits 

abstraits. [Deleuze tousse] Ah, mon dieu, mon dieu… Quoi? 

Un étudiant : [Propos inaudibles] 

Deleuze : Ah ! Ce n’est pas dans Le capital, ça. Ce texte c’est dans Introduction générale 

[Deleuze tousse] … Introduction générale à la critique de l’économie politique, 1857, dans La 

Pléiade, tome I page [34 :00] 258. [Deleuze tousse]  

Alors je touche presque à un premier résultat. Je sais que c’est ennuyeux, tout ça, mais enfin ça 

ne fait rien. Ça ne fait rien. Je touche à un premier résultat, je dirais : définition nominale du 

capital, est-ce que -- il faudrait juste que vous compreniez mieux -- je dirais, c’est… le capital, 

[Deleuze tousse] c’est le rapport entre un sujet universel – j’aime bien parce que ça a l’air de 

ne… de strictement ne rien vouloir dire, et, en même temps, ça me paraît extrêmement… 

opératoire – c’est le rapport entre un sujet posé comme universel et un objet posé comme objet 

quelconque. Bon. [Pause] [35 :00]  

Je veux dire, je pense… alors… pour faire facile, je pense à la formule du cogito… je pense, 

vous voyez, du cogito chez Kant… pour ceux qui… savent ça. Le cogito chez Kant s’exprime 

comme ceci : je pense et, en tant que je pense, je pense l’objet quelconque, à savoir, ce que Kant 

appelle d’un mot très beau : l’objet = X. Bon. Je dis, toutes proportions gardées, eh ben, dans le 

capitalisme, il y a quelque chose de semblable. Il y a : le rapport entre l’activité créatrice de 

richesse sans autre détermination et l’objet quelconque, le travail abstrait. C’est donc le rapport 

entre un sujet posé comme universel et un objet posé comme quelconque. Si vous m’accordez 

ça… [36 :00]  

Mais, encore une fois, c’est complètement, c’est… c’est… c’est très curieux, cette histoire, parce 

que comment ça peut fonctionner? On va voir comment ça peut fonctionner. Mais voyez que je 

suis bien dans une définition nominale puisque, Dieu merci, Dieu soit loué, nous n’allons pas 

vite, … rien de ce que je viens de dire ne montre la possibilité de cette chose que je suis en train 

de définir. Je dis : le capital, c’est ceci, non… On se dit… on devrait se dire : mon Dieu, 

comment une pareille chose peut-elle exister? Rien dans ma définition ne le montre. 

Heureusement ! Puisque je voulais… je voulais qu’il en soit ainsi. [Deleuze tousse] 

Or… juste je tire une première… conclusion et puis, après, je voudrais que l’on se repose et que 

vous réagissiez à ce premier point. Mais on va très progressivement. Bon. Il ne faut pas me faire 



9 
 

 

des objections qui engageraient le second point. Je dis : si vous suivez ça, définition nominale du 

capital, c’est une définition qui paraît presque une définition [37 :00] tirée, je ne sais pas, du 

romantisme allemand, de la philosophie allemande… du XIXème siècle… le rapport entre un 

sujet posé comme universel et un objet posé comme quelconque. Et c’est forcé que, dès lors, le 

capital, ce soit l’opération par laquelle le sujet posé comme universel, à savoir la richesse tout 

court, s’approprie l’objet quelconque, à savoir le travail, puisque la propriété comme propriété 

des droits abstraits va précisément permettre cette opération. Vous voyez, donc, tout va bien, tout 

va très bien. Mais je reviens, ah… je répète, c’est… c’est de l’incantation : rapport entre un sujet 

universel et un objet quelconque. Bien.  

Oh… eh ben voilà. Voilà, je peux déjà dire : ce n’est plus une conjonction topique. [38 :00] Là, 

on a un critère. Ce n’est plus du tout le domaine des conjonctions topiques. Vous vous rappelez 

que… hum… ce qu’on appelait une conjonction topique, c’était un rapport entre, soit entre un 

objet déterminé et un sujet qualifié, soit entre des sujets déterminés les uns par rapport aux 

autres. C’était ça la conjonction topique entre les flux décodés. Qu’est-ce que je trouve 

maintenant? Maintenant je trouve une figure complètement différente, en un sens effarant. Ce 

n’est plus une conjonction topique puisqu’en effet, la richesse a fini… elle n’est plus… elle n’est 

plus… déterminée comme ceci ou comme cela. L’objet de la richesse, à savoir le travail, n’est 

plus déterminé, n’est plus qualifié, [40 :00] travail quelconque et richesse abstraite. Alors, c’est 

quoi? Ça n’est plus… nous sommes sortis du domaine des conjonctions topiques, on est entré 

dans quoi? Je cherche un mot pour mieux… pour… bien opposer. Je dirais : ben, puisque c’est 

un autre domaine, c’est comme si c’était maintenant une sorte de grande, là, d’immense 

conjugaison, une conjugaison généralisée des flux décodés. On a dépassé les conjonctions 

topiques et qualifiées pour entrer dans une espèce de conjugaison… des flux… des flux décodés 

comme tels. Et alors, prenons le mot… que je l’introduise tout de suite pour… [41 :00] que vous 

sentiez ce qui va venir, risquons -- mais… je ne cherche pas à le justifier pour le moment – est-ce 

ce n’est pas ça quelque chose du genre de ce qu’on appelle une axiomatique? On est entré dans 

une toute nouvelle machine : une axiomatique définie comme conjugaison généralisée des flux 

décodés. Donc vous voyez que j’oppose la conjonction topique et la conjugaison généralisée.  

Je dirais : ben oui, c’est une axiomatique des flux qui se distingue absolument des conjonctions 

qualifiées. Pourquoi? Pourquoi je peux dire déjà « axiomatique »? Vous le sentez, si peu que 

vous le sachiez, parce que, précisément, on parle d’axiomatique lorsqu’on se trouve devant de 

bizarres systèmes qui nous parlent de l’objet quelconque et qui considèrent [que] l’axiomatique, 

[42 :00] c’est précisément le système des éléments considérés comme éléments non-qualifiés. 

Lorsque vous vous trouvez devant un traitement d’éléments présentés comme non-qualifiés, 

c’est-à-dire comme n’étant ni ceci ni cela, comme n’étant pas déterminés sous telle ou telle 

forme, un tel traitement, quel qu’il soit – on aura à se … à se poser la question « qu’est-ce que ça 

peut être un tel traitement? » – mais un tel traitement s’appelle précisément et constitue une 

axiomatique. Chaque fois qu’un élément est déterminé ou qualifié, vous savez d’avance que ce 

n’est pas de l’axiomatique. C’est tout ce que vous voulez, ce n’est pas de l’axiomatique. 

Donc mon mot « axiomatique » est vaguement, je dirais, avec le capitalisme, commence en effet 

une nouvelle machinerie, l’axiomatique des flux décodés, qui déborde de toutes parts les 

conjonctions topiques qu’on avait vues précédemment. [42 :00] Et, en effet, il n’y a plus de 

relations de… dépendance personnelle, il n’y a plus qu’un seul et universel sujet – ce que Marx 



10 
 

 

appelle parfois dans des textes de jeunesse « l’énergie cosmopolite » – l’énergie cosmopolite, qui 

s’attribue l’objet quelconque, à savoir le travail abstrait.1  

Voilà, ça, c’est mon premier point sur la définition… nominale. En sort immédiatement la, la 

question suivante : bon, comment c’est possible? Est-ce que ça existe, ça? Si vous acceptez cette 

définition du capital qui consiste surtout à refuser que le capital soit défini par la propriété des 

moyens de production, l’investissement dans les moyens de production découle de la définition 

du capital et pas l’inverse. Eh ben… vient, en second lieu, la question de la définition réelle, 

[43 :00] montrer la possibilité d’une pareille chose. Bon. Courte pause, pour s’il y avait… il 

faudrait que ce soit très, très clair, dans la mesure où ça… ceux que ça intéresse, en tout cas, il 

faudrait que ce premier point soit très, très clair. Oui? 

Richard Pinhas : [Propos inaudibles] il me semblait qu’intervenait alors ça va tout à fait dans le 

sens de… ce que tu dis, mais plutôt au niveau d’une effectuation conceptuelle ou abstraite de 

l’événement de la rente foncière et de la nouvelle détermination des échanges, ce serait une 

modification au niveau du facteur vitesse qui se concrétise dans une accélération de la 

circulation… 

Deleuze : mh ! 

Pinhas : Alors, ce processus, on s’en aperçoit au niveau… historique [44 :00] la manière dont la 

rotation des numéraires, la manière dont vont arriver de nouveaux éléments… Et ça me fait 

penser au fait que dans la définition que tu donnes de l’axiomatique, en musique, il se passe à 

peu près le même processus, c’est-à-dire qu’il y a une accélération du facteur vitesse, et la 

rotation va se retrouver au niveau de la circulation même qui dans la musique de type 

axiomatique (grossièrement, les musiques de type digital ou ce qu’on fait à l’heure actuelle à 

l’Ircam), c’est que on traite du matériau non qualifié et que c’est sur la vitesse de circulation de 

ce matériau que… qu’on va voir un nouveau type de musique qui sera de type axiomatique, 

quelque chose qui est absolument impensable avec les matériaux standards [45 :00] des 

instruments. 

Deleuze : Complètement, parce que, en effet, il y a… mais ça… on était d’accord quand on en 

parlait à… … à d’autres moments… [Deleuze tousse] S’il y a un rapport entre la musique et le 

capitalisme – pas au sens où toute musique est capitalisme, mais au sens où… non, en un sens … 

plus …  -- Qu’est-ce qu’il y a de…? C’est que, au moins, il y a un large domaine commun qui est 

le traitement des flux… la manière dont la musique se trouve devant un problème des flux 

sonores et la manière dont le capitalisme se trouve devant des flux, ça ne peut pas être sans 

aucun rapport, hein. Alors, ce que dit Pinhas est très juste, il me semble, c’est que l’histoire de la 

musique occidentale fait que … là aussi, on pourrait fixer des musiques… -- comment dire… -- 

opérant par surcodage, des musiques opérant par conjonction, et puis… à partir de la fin du 

[46 :00] XIXème siècle, c’est évident qu’il y a une espèce de décodage généralisé des flux, des 

flux sonores… sous forme de… précisément, pour des raisons à la fois technologiques, pour des 

raisons… de toutes natures, et que, à ce moment-là, des musiques de type « axiomatiques » 

deviennent possible. 



11 
 

 

Pinhas : Alors la deuxième partie, ça a beaucoup plus à voir avec la définition réelle qu’avec ce 

que tu as dit de la définition nominale, c’est que ce que je voyais comme accélération de la 

circulation, donc le facteur vitesse, qui me semble, là, être fondamental, mais qui n’arrive pas à 

placer?, est-ce que tu le considères … mettons, au niveau … à titre d’exemple, bien que 

l’exemple soit mal choisi, comme étant une résultante de… du changement de statut de la rente 

foncière, par exemple, ou comme, au contraire, étant quelque chose qui a provoqué, dans un 

mouvement général le déplacement du statut de la rente foncière? 

Deleuze : Non, je dirais que les phénomènes d’accélération, c’est une dépendance, 

l’axiomatique, oui, ça en découle, [47 :00] ça doit en découler absolument nécessairement, mais 

ça fait intervenir de tout autres dimensions qu’on n’a pas du tout vues encore, pour moi. 

Georges Comtesse : Je peux poser une question ? [Phrase inaudible.] Avant de parler de 

conjugaison des flux, est-ce qu’il ne faudrait pas dire, au niveau de la définition nominale, qu’on 

a deux flux, le flux de richesses et le flux de travail, qui sont absolument hétérogènes et virtuels 

et que l’idée du capital, c’est d’abord l’idée du rapport différentiel entre ces deux flux et, 

secondairement, l’idée d’une conjugaison ? On ne peut pas dire que le capital, c’est la 

conjugaison. Si on reste au niveau d’une définition nominale, [48:00] il faut dire que c’est l’idée 

d’un rapport ou l’idée d’une conjugaison. 

Deleuze : Ben, sans … restriction, oui ! oui ! Absolument. Mais, à mon avis, tu viens de dire – ça 

va d’autant plus me permettre d’aller vite – tu viens de dire ce qu’est la définition réelle. Alors, 

là où tu as très bien vu, toi, c’est que je n’avais pas le droit déjà de dire « conjugaison », puisqu’il 

n’y avait pas de conjugaison au niveau de la définition nominale. La conjugaison impliquerait 

quelque chose que je n’avais pas encore dit et que, toi, tu as dit. 

Comtesse : [Propos inaudibles] Est-ce qu’un flux de richesse, c’est du capital ? Est-ce que ce 

n’est pas dans l’idée du rapport différentiel ou dans l’idée de la conjugaison [49 :00] avant leur 

effectuation ? Ou plutôt, c’est dans l’effectuation de cette idée que le flux de richesse ou le flux 

monétaire devient capital. 

 

Deleuze : D’accord, d’accord, d’accord. En tout cas, tu as raison de dire : la définition nominale 

ne permet de dire... je me suis…, je l’ai un peu débordée … mais ça ne faisait rien, c’était pour 

préparer le passage… la définition nominale ne peut s’énoncer que sous la forme suivante : le 

capital, c’est le rapport entre le sujet universel, c’est-à-dire l’activité, la richesse rapportée à une 

pure activité et non plus qualifiée comme ceci ou cela, d’une part, et, d’autre part, le travail posé 

comme abstrait et non plus déterminé comme ceci ou cela, pur rapport. Là, Comtesse a 

complètement raison, je ne peux poser qu’un pur rapport [50 :00] d’appropriation et sans du tout 

montrer, encore, comment il est possible.  

Mais comment il est possible, si je passe à la définition réelle ? Comtesse vient de le dire. Et on 

voit tout de suite que… le capitalisme, ben c’est vrai … Je suis, encore une fois… je reviens tout 

le temps là-dessus, je trouve que les historiens ont raison, ceux qui disent, en tout cas : mais, le 

capitalisme, il pouvait se produire ailleurs, il pouvait se produire avant, il pouvait ne pas se 

produire du tout. Il a fallu quelque chose de très bizarre, de l’ordre d’une rencontre, une 

rencontre. Il y a une contingence, une contingence fantastique du surgissement du capitalisme, 



12 
 

 

contingence au double sens. Encore une fois, il aurait pu ne pas se produire, il pouvait se 

produire ailleurs. Pourquoi une rencontre? Eh ben, on va retrouver les mêmes données que dans 

notre définition nominale, mais tout à fait autrement [51 :00] organisées.  

Et, là aussi, Marx, cette fois-ci, d’une part, dans les Grundrisse, d’autre part, dans Le capital, 

insiste beaucoup sur le point suivant et… il me semble, c’est un des points les plus forts de 

l’analyse de Marx. C’est que, précisément, il a fallu comme deux séries. Vous voyez ma 

définition nominale : le rapport entre la pure activité subjective de la richesse et le travail comme 

travail quelconque. Donc : pur rapport entre le sujet universel et l’objet quelconque. Je disais : 

c’est déjà par-là que les conjonctions topiques sont dépassées. Et comment ça… Comment c’est 

possible? Marx nous montre très bien qu’il a fallu historiquement la conjonction de deux séries 

hétérogènes, comme vient de dire Comtesse. [52 :00]  

Il a fallu, d’une part, un véritable mouvement, -- mais, là encore, le mot s’impose -- un 

mouvement de déterritorialisation du travail. « Déterritorialisation du travail », ça veut dire toute 

la manière dont, dans le courant de la féodalité et à la fin de la féodalité, le travailleur est arraché 

à la terre. Sous quels facteurs? Toutes sortes de facteurs, des facteurs internes, des facteurs 

externes. Facteurs externes : les dernières grandes invasions. Facteurs internes : les changements 

de l’économie… et la crise du servage, tout ce que vous voulez. En d’autres termes, une 

première série qui, à travers de nombreux avatars – une série elle-même très, très variée, pas du 

tout… monotone – une série follement variée qui finit par produire ce que [53 :00] Marx et 

d’autres appellent « le travailleur nu », le travailleur nu ou le travailleur libre, c’est-à-dire le 

travailleur qui n’est plus déterminé ni comme esclave, ni comme serf, ni comme ceci, ni comme 

cela, mais comme pur propriétaire d’une pure force de travail abstraite. Il est déterritorialisé, il 

n’est plus rapporté à une terre. C’est la production du travailleur nu, qui constituera la base du 

prolétariat. Pour ça, il faut une série historique, pour produire le travailleur nu, c’est-à-dire le 

travailleur qui n’est plus que propriétaire de sa force de travail. [54 :00] Et cette série, encore une 

fois, fait intervenir des causes et des circonstances extrêmement variées qui parcourent toute la 

féodalité et la fin de la féodalité. 

 Mais, d’autre part, ça ne suffit pas. Comme dit Marx dans un très beau texte : il ne suffisait pas 

que les conditions soient réunies pour la formation d’un travailleur nu… [Interruption de 

l’enregistrement] [54 :26] 

Partie 2 

… richesse artisanale, commerciale, et deviennent propriété de droits abstraits investissables 

dans des moyens de production. Donc, les deux séries, c’est la production d’une richesse 

indépendante et la production d’un travailleur nu. Et, comme dit Marx, très bien, on peut 

concevoir que l’un soit donné et pas l’autre, à ce moment-là, vous n’avez jamais le capitalisme. 

[55 :00] C’est comme si c’était la rencontre de deux séries très, très différentes.  

Vous me direz au besoin les mêmes facteurs chevauchent, par exemple, la déterritorialisation du 

travailleur s’accompagne d’une transformation de la richesse du côté du propriétaire. C’est 

évident. Donc il y a des résonnances d’une série à l’autre, tout le temps, mais ce n’est pas sous le 

même aspect. Il y a bien deux richesses… Il y a bien… pardon, deux séries, et il a fallu cette 



13 
 

 

rencontre entre la richesse indépendante et le travail abstrait ou le travail nu. Et c’est ça qui a 

rendu possible – et du coup effectué – le capitalisme. [Pause] 

Alors, à ce niveau, je peux réintroduire, en effet, conformément aux remarques de Comtesse tout 

à l’heure, l’idée que, en effet, [56 :00] c’est la conjugaison de deux flux décodés au maximum, et 

je peux ajouter, là, comme une espèce d’amendement, ah oui les conjonctions topiques qu’on a 

vues précédemment, elles portaient déjà sur des flux décodés, mais, d’une certaine manière, elles 

les empêchaient de se décoder davantage. Elles arrêtaient… elles arrêtaient localement, elles 

arrêtaient provisoirement le décodage. C’est comme si on avait refait un nœud, c’est comme si 

on avait refait une capture. 

Mais au niveau de la conjugaison généralisée, il faut que… et le flux de travail déborde toutes les 

conjonctions topiques pour aboutir à la formation de cette espèce de monstre, quoi, le travailleur 

nu ; il faut que la richesse, le flux de richesse, déborde toutes les conjonctions topiques pour 

aboutir à la formation de cette espèce de monstre : le capital, [57 :00] et, à ce moment-là, oui, il y 

a la rencontre. Il y a la rencontre entre ce pro… ce…travailleur nu qui n’a que sa force de travail, 

dans le schéma marxiste, et ce propriétaire abstrait qui est le capitaliste.  

Donc la définition réelle du capital, ce sera : la rencontre entre les deux séries hétérogènes dont 

l’une a pour aboutissement la production du travailleur nu et l’autre pour about… eh… pour 

aboutissement la formation du capitaliste indépendant. [Pause] Vous voyez donc que c’est un 

niveau, à la lettre, de flux décodé qui va beaucoup plus loin, qui a débordé même… même les 

conjonctions topiques. Et, à la limite, encore une fois, il n’y a plus qu’un seul sujet : [58 :00] le 

capital ; un seul objet : le travail. C’est ça, donc, que l’on appelle « la conjugaison généralisée 

des flux décodés ». Le sujet universel se réfléchit dans l’objet quelconque, à savoir le travail 

abstrait, c’est le capitalisme en tant que axiomatique. 

Alors, là, je suis allé beaucoup plus vite parce que… peu importe, ce n’est pas… je signale que 

[Deleuze tousse] … à ma connaissance, un des textes où est le mieux commenté cet aspect de 

Marx sur l’indépendance des deux séries et dans le livre d’Althusser là, Lire le capital, c’est le 

texte de [Etienne] Balibar. Balibar insiste énormément sur l’aspect contingent de la rencontre 

entre les deux séries.2 Il montre, par exemple, comment… à Rome… -- et Marx… il y a des 

lettres [59 :00] de Marx, où Marx lui-même, soulignait ce point – pourquoi le capitalisme s’est 

pas produit, demandait Marx, dans l’Empire, à… à… Rome, même avant l’Empire, où se réunit, 

en effet, une espèce de masse de travail nu, une espèce de masse de types qui sont 

complètement… qui sont expropriés… de petits paysans expropriés, qui sont réunis dans la ville 

et qui n’ont plus que leur force de travail. Donc il y a une série, presque du capitalisme, qui est 

donnée. L’autre série n’est pas donnée. Face à cette masse… presque de sous-prolétaires, la 

plèbe -- la plèbe, anciens petits propriétaires expropriés – ne se réunit pas, ne se forme pas l’autre 

terme nécessaire à savoir : le capital, le capital indépendant. La richesse reste foncière, [60 :00] 

elle reste monétaire, sous la forme de l’usure, elle reste commerciale, etc. Elle ne devient pas 

capital. 

Donc, à ce moment-là, pour d’autres raisons, Marx cite Byzance comme, là aussi, des éléments, 

toutes sortes d’éléments étaient donnés. Pour d’autres raisons, des historiens citent l’Empire 

chinois vers le XIIème siècle, toutes sortes d’éléments étaient donnés pour… toutes sortes 



14 
 

 

d’éléments, pourquoi? Toujours pour cette espèce de décodage de flux qui entraînerait cette 

conjugaison constitutive de capital. Et, là aussi, il y a un pouvoir impérial trop fort qui 

empêche… qui refait des conjonctions, qui va empêcher cette formation capitaliste.  

Alors… d’où la double impression : ça devait arriver… ah…. Forcément ça devait arriver une 

chose comme ça, [61 :00] mais ça a bien failli ne pas se faire, ou bien ça aurait pu arriver bien 

avant. Ça réintroduit beaucoup de contingences dans l’histoire, ça. Il a fallu que toutes sortes de 

variables entrent en jeu. Bon, si vous m’accordez tout ça, notre question éclate. Je veux dire : la 

question qui nous concerne dans notre travail, à savoir, … mais, si vous m’accordez ce système, 

cet, ce nouveau type de formation qui n’opère plus par surcodage de flux, qui n’opère plus par 

conjonction topique, mais qui opère par conjugaison généralisée des flux décodés, c’est-à-dire 

par axiomatique, eh ben notre impression immédiate, c’est que : quel besoin encore qu’il y ait 

des appareils d’Etat?  

A première vue, il n’y a plus aucun besoin. [62 :00] Dans les autres cas, les réponses étaient 

nuancées. Dans le premier cas de notre Empire archaïque, là, la réponse, elle allait de soi. Il faut 

bien un appareil d’Etat parce qu’il n’y a que lui comme appareil impérial qui soit capable 

d’opérer le surcodage. Dans le second cas, on a vu : l’appareil d’Etat devient extraordinairement 

flou, nébuleux, par exemple, dans la féodalité. Mais si flou, si nébuleux, quand même le système 

des pouvoirs se réfère à l’horizon, un appareil d’Etat virtuel ou présent ailleurs, tout ce que vous 

voulez. En tout cas, il faut bien les appareils de pouvoir très précis pour opérer les conjonctions 

topiques. Mais, là, au point où nous en sommes, si ce flou qui semblerait que, un peu comme 

dans une axiomatique, tout se fait automatiquement. [63 :00] Comme dit Marx à merveille, 

pourquoi est-ce que Marx déteste l’idée de Proudhon, « la propriété, c’est le vol »? Il trouve ça 

stupide… cette idée, il déteste ça, les formules comme « la propriété c’est le vol », ce… il trouve 

que c’est… comment dire, que… ce n’est pas un bon mot d’ordre, quoi. Ce n’est absolument pas 

le vol, la propriété ; comment ça se fait? Ce n’est pas possible. Pour une raison simple, comme il 

dit… le travailleur, dit Marx dans des textes qui m’apparaissent très brillants, il dit : le 

travailleur, bien sûr il est exploité, il est extorqué, mais il ne faudrait pas prendre ça pour un 

prélèvement sur la peau, parce que, il est exploité, d’accord, mais dans le cadre d’un système qui 

le produit, qui le produit à la fois comme étant celui qu’on extorque et qui produit l’extorsion. Il 

ne précède pas. [64 :00] 

En d’autres termes, et là Marx va très loin, je cite… c’est des notes… c’est des notes de la fin de 

Marx qui sont des notes sur Alfred Wagner, qui était un économiste…, un économiste de droite 

contemporain de… [Deleuze ne termine pas la phrase] Dans les notes sur Wagner, Marx dit très 

bien : mais le capital est un droit et le capitaliste n’extorque que ce que le droit lui permet 

d’extorquer. On ne peut pas mieux dire ; il me semble que c’est parfait. En effet, la propriété du 

capital, c’est la propriété de droits abstraits, et c’est au nom de ces droits abstraits que se fait 

l’extorsion de la plus-value, à savoir le rapport avec le travail. Ce n’est pas du tout un vol, 

évidemment. Donc, ça, ça va de soi.  

Et je dis, dans un tel système, il semble que, à la lettre, ce ne soit même pas automatique, ce soit 

mieux, ce soit de l’automation, à savoir … bon, [65 :00] quel besoin d’un appareil d’Etat? Je 

signale juste pour mémoire que, là, ce problème il nous concerne tout droit parce que… c’est le 

sujet de notre recherche, ces figures de l’appareil d’Etat. Eh ben, je signale juste pour mémoire 



15 
 

 

qu’il y a tout un courant du capitalisme qui dit : mais oui, pas besoin d’Etat, ou plus l’Etat sera 

petit et se montrera moins, mieux ce sera ; laissez faire les choses. Le capitalisme s’est toujours 

accompagné d’une grande critique de l’Etat. D’une certaine manière, il invente une machine qui 

ne passe plus par l’appareil d’Etat. Donc ça … on buterait là … alors, du coup, vous seriez en 

droit de me dire : bon, ben alors, pourquoi avoir dit tout ça si ça a aucun rapport avec l’Etat? 

Et pourtant… Et pourtant, plusieurs choses immédiatement nous font réfléchir, c’est-à-dire nous 

vont nous flanquer un problème. Comprenez : si nous découvrons… [66 :00] -- pour que … vous 

voyiez vers quel sens … je voudrais aller -- si nous découvrons que, en droit, la formation 

capitaliste n’a aucun besoin d’un appareil d’Etat au sens que nous avons vu précédemment, si 

nous voyons, pourtant, qu’il ne peut fonctionner qu’avec des appareils d’Etat, on ne peut pas -- 

là, la conclusion, elle s’impose toute seule -- c’est donc qu’avec le capitalisme, il y a… je ne 

dirais pas une mutation, mais c’est qu’il y a un changement. Il y a un changement très profond 

dans le rôle et les fonctions de l’appareil d’Etat. Qu’est-ce que ça va être, cette nouvelle figure de 

l’Etat? Où je vois ça?  

Ben, j’accumule, là, comme ça, des remarques, par-ci par-là. [67 :00] Je dis: c’est évident que, 

lorsque le capitalisme nous dit -- à certaines époques, encore, pas à toutes, hein -- lorsque le 

capitalisme, à certains moments, nous dit : mais on n’a pas besoin d’Etat, moins il y en aura, 

mieux ce sera, il ne ment pas. Il ne ment pas. Seulement, c’est une proposition extrêmement 

ambiguë, pourquoi? Parce qu’il veut dire… il ne veut pas dire du tout – et là il faut peser les 

mots – il ne veut pas dire du tout « il ne faut pas d’Etat du tout » ; au contraire, il invoque la 

nature humaine pour dire qu’il faut toujours un Etat. Il dit : il faut un Etat minimum. Bon, je 

reviens à un thème qu’on a entamé la dernière fois et qu’on retrouvera seulement quand on 

parlera de la politique aujourd’hui pour en finir avec tout ça …  

Mais l’Etat minimum, je vous rappelle, moi, c’est par-là, je trouve cette formule [68 :00] de 

[Paul] Virilio très bonne, qu’est-ce que c’est? De tout temps, c’est ça qu’on a appelé l’Etat 

totalitaire. L’Etat totalitaire, ce n’est pas du tout le maximum d’Etat, c’est l’Etat minimum. A 

savoir, c’est en effet le minimum d’Etat qui permet au flux décodé du capital et du travail abstrait 

d’opérer leur conjugaison comme automatique. Je veux dire… je prenais cet exemple, pour faire 

la libération des prix, c’est-à-dire pour laisser les prix varier librement, il faut un appareil d’Etat, 

c’est l’Etat minimum. Or ça a toujours été l’un des pôles de l’Etat totalitaire, assurer la libération 

des prix. Donc, [69 :00] alors que, souvent, les gens passent comme en glissant de la formule 

« Etat minimum » à, à la limite, « pas d’Etat du tout » ; nous au contraire, il me semble, nous 

devons faire la plus grande différence entre la formule « pas d’Etat du tout » – formule qui ne 

serait tenue que par certains anarchistes – et la formule du capitalisme : « dans beaucoup de cas, 

l’Etat minimum », à savoir, sous-entendu, ils ne le disent pas, à savoir, un Etat totalitaire.  

Donc la réclamation du capitalisme pour un Etat minimum ne signifie évidemment pas que le 

capitalisme n’a pas besoin, à sa manière, d’un appareil d’Etat. Il a simplement besoin d’un type 

d’Etat très particulier, parce que, encore une fois, au point où nous en sommes, il est hors de 

question pour nous de dire que les Etats totalitaires modernes, ce soit comme les Etats 

archaïques, comme les Etats despotiques. Non, [70 :00] c’est tout à fait autre chose, aucun 

rapport ! Bien plus, aucune… aucune raison de dire que les Etats dits socialistes, que ce soient 

des Etats totalitaires, non, c’est…. ce n’est… ce n’est pas que ce soit mieux, c’est que c’est autre 



16 
 

 

chose. L’Etat totalitaire, ça veut dire quelque chose de très, très précis. Bon, supposons, voilà ma 

première remarque. 

Seconde remarque, donc, de toute manière, il y a bien un appareil d’Etat, et c’est évident… c’est 

évident que la conjugaison des deux flux qui définit réellement le capitalisme, à savoir le flux de 

capital indépendant et le flux de travail quelconque, a besoin pour être opérée d’un appareil 

d’Etat. D’une certaine manière, ça se fait bien tout seul, mais ça passe aussi par la force. Ça 

passe par la force de l’appareil d’Etat. Et, en effet, les expropriations [71 :00] qui déterminent, 

qui produisent et qui reproduisent le travailleur nu, l’accumulation qui produit et qui reproduit la 

richesse abstraite, passent nécessairement par un appareil de force, par un appareil de violence. 

Ça, c’est comme une seconde remarque très rapide.  

Troisième remarque : cherchons des cas concrets ou alors…. Vous comprenez, en effet, il y a 

une chose très, très curieuse dans le capitalisme, c’est finalement pour ça même qu’il a toujours 

été pour les gens… pour tous les gens, même… même les révolutionnaires, il a toujours été 

quelque chose d’assez fascinant. Tout est toujours fascinant, quoi, mais on se dit : mais enfin 

comment que c’est… c’est quand même étonnant, ça. … Je veux dire… c’est… c’est… c’est 

vraiment un truc de type virus, quoi. [72 :00] C’est un truc… ce que Pinhas disait tout à l’heure 

sur… l’accélération de la circulation, tout ça… On a l’impression de… Et puis, l’essaimage de 

virus, le virus capitaliste qui prend, qui… qui recule, qui avance, tout ça … Ce n’est pas 

étonnant, … Il suffit de lire Le capital pour voir à quel point Marx est fasciné par ce truc … Il 

n’aurait pas été ce qu’il était s’il n’avait pas été… fasciné par cette chose-là. Alors… 

Mais on a l’impression que, dans le capitalisme, il y a vraiment un mouvement pour pousser 

toujours plus loin une espèce d’axiomatique des flux décodés. Plus ça se décode, plus, en un 

sens, le capitalisme se réjouit de lui-même. Et, en ce sens, il y a bien une inventivité capitaliste, il 

y a une créativité capitaliste insensée, c’est pour ça qu’ils tiennent si bien. Et alors… cette 

impression, c’est quoi? On a… on a l’impression à la limite … je prends un exemple actuel, 

parce qu’à la limite, [73 :00] mais que… qu’ils sont capables, vous comprenez, dans… dans le 

développement de la production ou de l’exploration, ou de l’information, ils sont capables de 

faire des, mais, des choses complètement démentes, quoi. 

Bon, je prends un cas, l’exploration transspatiale, cas historique. L’Amérique – mais qu’est-ce 

que ça veut dire « l’Amérique »? Est-ce que ça veut dire le capitalisme? Est-ce que ça veut dire 

l’Etat américain? – en tout cas, des flux de capitaux énormes sont mobilisés au service d’une 

institution très curieuse, célèbre en Amérique, qui s’appelle la NASA, n-a-s-a. La NASA est une 

institution typiquement américaine à la fois … mixte, quoi, à la fois avec des intérêts du 

gouvernement d’Etat, et… et des intérêts privés, et des intérêts militaires, et les… hein… bon. [Il 

ne termine pas] Et c’est du genre : bureau d’étude, hein. Ils ont fait des… ils ont été essentiels. 

[74 :00] 

Dans les premiers projets de… d’exploration transspatiale, la NASA a eu un rôle fondamental. Et 

ils ont fait des projets, alors, évidemment, supposant des investissements de capital énormes, 

énormes, concernant cette exploration. Et puis voilà… -- alors c’est par-là, vous allez 

comprendre tout de suite, … -- je schématise en disant : ben c’est vraiment comme si les flux de 

capital, mais… -- là, j’emploie les mots à la lettre -- s’envoyaient dans la lune… ils filaient dans 



17 
 

 

la lune, bon. C’est un mode de déterritorialisation. Bon. C’est ce que, par exemple, il y a un 

banquier… je… les banquiers, je trouve, encore une fois, c’est ceux qui parlent le mieux, hein, 

de ce qui se passe aujourd’hui, beaucoup plus que les industriels qui sont ou bien vraiment des 

débiles, ou bien des… des menteurs, des hypocrites. [75 :00] Les banquiers, ils sont beaucoup 

plus… [Deleuze ne termine pas la phrase] 

Un des types qui parlent le mieux de l’économie et de la monnaie aujourd’hui… c’est un type 

qui s’appelle, il n’est pas… il…. Ce n’est pas un révolutionnaire, c’est un… il fut haut-

fonctionnaire, mais comme il a été chassé, il en garde une grande amertume, alors ça… ça lui 

donne un sens critique très grand… il s’appelle [Jean] Saint-Geours, et il a fait paraître il n’y a 

pas longtemps, l’année dernière, un livre très intéressant qui s’appelait Pouvoir et finance, où, 

alors, il évoque… il appelle ça « la monnaie apatride », « monnaie apatride ».3 C’est un peu 

inquiétant, mais… et il évoque la masse, alors, ce flux de monnaie apatride dont, dit-il – et il 

explique très bien par quels mécanismes – qui passe à travers les frontières et sur lesquels les 

Etats n’ont aucun contrôle. Alors c’est un peu le cas, mais les eurodollars, les pétrodollars etc. ne 

sont qu’un cas de cette monnaie, hein. C’est très, très… [Il ne termine pas] Alors c’est pour ça, 

quand on dit l’Amérique, ce n’est pas les Etats Unis, c’est… aussi bien le capitalisme, bon. 

[76 :00]  

Mais… là, cette fois, c’était un cas où ce n’était plus la monnaie apatride, c’était vraiment les 

flux d’investissement qui… ils se déterritorialisaient. Vraiment ça allait dans la lune. C’était… 

c’était quand même… ça a été le grand moment de la NASA. Qu’est-ce qui s’est passé? 

Pourquoi je cite cet exemple? Le vieil Eisenhower, qui était président des Etats-Unis à ce 

moment-là – je schématise, hein, parce que l’histoire est très longue – coupe une partie des 

crédits de la NASA. Ça a été dur, ça a été une lutte, il a fallu une lutte d’influence… Bon. Alors, 

là, j’ai, j’ai ma proposition exemplaire, mon exemple typique : le président des Etats-Unis coupe 

une partie des crédits d’un institut capitaliste d’extrême pointe pour l’exploration transspatiale. 

Bon. [77 :00] 

Essayons de le traduire, là, comme ça, pour… si j’ose dire, pas beaucoup, pour rigoler, dans 

notre langage. On dirait : des flux de capital, d’énormes flux de capital tendaient à se décoder et 

à se déterritorialiser de plus en plus. Bon. En même temps pourquoi le président des Etats-Unis 

réagit-il? Parce que, bien sûr, il y avait des facteurs à côté. C’est que les Russes, eux, l’URSS, 

dès ce moment-là, ne concevaient pas exactement l’exploration transspatiale de la même 

manière, et finalement c’est elle qui l’a emporté. Pour une fois, ça a été une victoire de la 

conception russe sur la conception américaine, je crois.  

Les Russes, eux, ce n’était pas plus rassurant, même c’était, en un sens, moins rassurant ; les 

Russes, ils concevaient dès le début, l’exploration transspatiale comme ayant … [78 :00] -- vous 

me pardonnez de schématiser beaucoup, mais je crois que ce que je dis n’est pas faux, pas 

complètement faux -- comme devant faire une espèce de ceinture autour de la terre, c’est-à-dire 

déterritorialisation, oui, mais la déterritorialisation devait rester relative, c’est-à-dire devait 

prendre la terre comme objet. Il s’agissait de faire une espèce de ceinture, je ne dis pas 

simplement de surveillance, mais ça impliquait aussi la surveillance, ça impliquait les 

communications, etc., mais c’était une déterritorialisation encore toute tendue vers la terre 

comme objet à survoler et à ceinturer. C’était donc, en un sens, une conception beaucoup plus 



18 
 

 

raisonnable. Je dis, les pays dits socialistes, ils sont beaucoup plus…, on verra pourquoi… ils 

sont en un sens beaucoup plus…. Ils n’ont pas l’aspect virus des… ils procèdent autrement, ce 

n’est pas le virus, ça, ce n’est pas… ce n’est pas l’invention virale, ce n’est pas la créativité d’un 

virus comme dans le capitalisme, [79 :00] c’est autre chose. 

Alors… bon, finalement, ce que fait le président des Etats-Unis, c’est dire : d’accord, en effet, on 

va se retrouver comme des crétins, nous… les Russes vont faire leur barrière et vont faire leur 

ceinture… transspatiale autour de la terre, et nous, on va s’envoyer dans la lune, mais… et après 

? [Rires]. Et après ? Donc qu’est-ce qu’il fait le président des Etats-Unis ? Il reterritorialise au 

minimum les flux de capitaux. Il dit à la NASA : non, vous changez votre programme. Vous 

changez votre programme. Et la NASA doit bien marcher parce que l’Etat a suffisamment 

d’importance pour que… Vous comprenez ? C’est très important.  

Là, j’y vois un exemple typique sur le rôle de l’appareil… d’un appareil d’Etat dans une 

formation, dans un régime capitaliste. Il faut empêcher… puisque, si vous acceptez cette 

définition du capitalisme comme conjonction généralisée des flux décodés, [80 :00] il faut 

empêcher que les flux se décodent à l’infini. Ce n’est pas possible que… non, il ne faut pas aller 

trop vite, il ne faut pas… etc. Il faut qu’il y ait des mécanismes régulateurs.  

Et l’Etat sera un de ces mécanismes régulateurs fondamentaux. L’Etat va opérer les 

reterritorialisations nécessaires pour empêcher que les flux de capital ne se décodent trop vite ou 

trop radicalement. Il va falloir toutes sortes d’appareils de régulation dans ce système 

d’automatismes. Alors là on voit bien la nécessité aussi d’une forme « Etat », au point que je 

dirais, oui, pourquoi est-ce que -- dernière remarque, on l’a vu donc je ne reviens pas là-dessus – 

pourquoi est-ce que le capitalisme n’est pas passé… n’a pas triomphé par l’intermédiaire de la 

forme « ville » ? [81 :00] On a vu qu’il avait triomphé par l’intermédiaire de la forme « Etat ». 

Alors… ça c’est… il y a bien une raison. Et on a vu pourquoi. Evidemment il a besoin, bien plus 

le capitalisme et la formation capitaliste n’a fait qu’un avec la grande formation de ce qu’on 

appelle cette figure très particulière de l’Etat, à savoir les Etats nations.  

Or les Etats nations, c’est quoi ? On l’a vu, là, c’est toute la musique qui reviendrait, les Etats 

nations, ça se fait avec de la musique. Et c’est la supériorité de la musique sur la peinture… Les 

peuples, ils marchent avec de la musique… et pas du tout parce que la musique c’est… c’est… 

ce serait une idéologie, mais parce que, la musique, c’est beaucoup plus des flux… et ça marche, 

ça fonctionne. Je veux dire : en quoi que l’Etat nation c’est de la musique ? Ah c’est… c’est 

toujours la question. L’Etat nation, c’est comment faire une terre et un peuple. [82 :00] Comment 

faire une terre et un peuple ? Bon, alors ça se fait avec du sang, avec… des coups de fouets, hein, 

avec… avec de la musique, avec tout ce que vous voulez. [Pause] L’Italie, ça s’est fait avec 

Verdi. Bizarrement l’Allemagne, ça ne s’est pas fait avec Wagner.… Et ça compte… Il y a des 

flux… Bien. 

Et qu’est-ce que ça veut dire « un peuple, une terre »? C’est qu’un peuple, c’est toujours le 

produit d’une déterritorialisation d’une population. C’est une population décodée. Si un peuple 

c’est toujours à faire, c’est parce que ça implique une population dé… des populations décodées. 

Les Etats nations, ils ont fait des peuples avec quoi ? Avec des populations, c’est-à-dire l’Etat 

nation, il a été… il ne peut se définir que par l’écrasement de ce qu’il faudrait appeler… il 



19 
 

 

faudrait trouver le mot, là… de ce que Guattari appelle, par exemple, les phénomènes [83 :00] 

nationalitaires. La nation, elle s’est définie par l’écrasement des phénomènes nationalitaires. On 

a fait un peuple avec des populations. On a fait une terre avec des territoires. Ça implique à la 

fois musique et violence. Mais alors, cette terre-peuple qui définit une nation, quelle est sa 

fonction ? Ben, ça nous dira un peu sur le rôle de l’Etat dans une formation capitaliste. C’est que 

c’est précisément dans le cadre d’un peuple-terre, c’est-à-dire d’une nation, que quoi? Que 

s’effectue la circulation du travail et du capital, ou l’homogénéité du capital sans obstacles 

extérieurs en principe. 

Si vous suivez cette définition, qu’est-ce que… qu’est-ce qu’il en ressort ? C’est tout simple. Si 

vous suivez [84 :00] cette dernière remarque et l’ensemble des remarques très rapides que j’ai 

faites, je dirais : ben oui, dans le capitalisme, l’appareil d’Etat est absolument, absolument… 

nécessaire et… accompagne le capitalisme à chaque moment, seulement l’Etat a tout à fait 

changé. Qu’est-ce qu’il est devenu ? Voilà où nous arrivons alors à notre vrai problème, je crois, 

à savoir : avant, d’une certaine manière, ouais… non… Je pense à un terme qu’on emploie 

constamment lorsqu’on parle d’axiomatique, seulement ça va nous précipiter dans des 

difficultés. Une axiomatique est inséparable de ce qu’on appelle des modèles de réalisation. Bon, 

une axiomatique a des modèles… a nécessairement des modèles de réalisation.  

Qu’est-ce que c’est qu’un modèle de réalisation d’une axiomatique ? C’est [85 :00] un domaine 

où s’effectue concrètement l’axiomatique. Un domaine où s’effectue concrètement une 

axiomatique est un domaine de… est un domaine d’effectuation ou un modèle de réalisation. Il 

va de soi qu’une axiomatique a toujours simultanément, au moins en droit, plusieurs modèles de 

réalisation. Voyez, là, en quel sens est pris « modèle ». « Modèle de réalisation », c’est le champ 

d’effectuation d’une axiomatique. On verra, j’essaierai de donner des exemples plus tard, hein. 

J’ai presque envie de dire, là, qu’est-ce que c’est que l’appareil d’Etat maintenant ? C’est… 

l’appareil d’Etat… les appareils d’Etat, ce sont les modèles de réalisation de cette axiomatique 

qui se définissait [86 :00] comme conjugaison généralisée des flux décodés.  

Les Etats vont définir… les Etats nations seront exactement les modèles… y compris avec leurs 

valeurs lyriques, leurs valeurs musicales, leurs valeurs sentimentales, seront les champs 

d’effectuation ou les modèles de réalisation de l’axiomatique du capital, ce qui ne veut pas dire 

que c’est des apparences. Les modèles de réalisation, ce n’est absolument pas des apparences. 

J’insiste sur le caractère réel de l’Etat nation. Un peuple, une terre sont vraiment fabriqués, mais 

ils sont fabriqués comme quoi? Comme modèles de réalisation de l’axiomatique elle-même, 

alors très variés… Les modèles de réalisation sont très variés les uns par rapport aux autres. 

Qu’il y ait des types d’Etat complètement différents, on le comprend, puisqu’une même 

axiomatique renvoie par nature à des modèles de réalisation tout à fait hétérogènes, hétérogènes. 

Il y a même nécessairement hétérogénéité [87 :00] des modèles de réalisation où s’effectue une 

axiomatique donnée. 

Or en quoi c’est une fonction de l’Etat complètement différente? C’est une fonction de l’Etat 

complètement différente parce que… parce que… Je retourne à l’Etat Impérial. … Je retourne à 

l’Etat Impérial… -- [Discussion inaudible entre un étudiant et Deleuze] -- Parce que je retourne à 

l’Etat archaïque, je pourrais dire : il est modèle. Mais en quel sens « modèle »? C’était lui le 

modèle à réaliser… C’était lui le… comme l’appareil de surcodage. Il fallait faire le surcodage. 



20 
 

 

Il était modèle au sens de modèle transcendant. C’était lui qu’il fallait reproduire, [88 :00] qu’il 

fallait constituer et reconstituer. Mais maintenant le même mot « modèle » a complètement 

changé de sens, ce n’est plus le modèle au sens de « modèle transcendant », c’est au contraire 

modèle au sens immanent de modèle de réalisation par rapport à une axiomatique, laquelle 

axiomatique est seule et a pris le rôle de… du modèle ancienne manière. 

Vous comprenez? Normalement vous ne devriez pas bien… comprendre parce que… parce 

qu’on n’a pas dit ce que c’était qu’une axiomatique. Si bien que, notre tâche maintenant, elle 

serait double. Elle serait double, comprenez. Voilà la tâche qui nous reste, je crois, elle serait 

triple... non… oui, je ne sais pas. Première tâche : qu’est-ce que ça veut dire cette comparaison 

entre la situation politique économique du monde et une notion mathématique très précise 

comme celle d’axiomatique? [89 :00] 

Voilà ma première question contre moi-même. Je veux dire, quoi, qu’est-ce que ça veut dire ? 

Est-ce que c’est une métaphore… C’est pour faire quoi? C’est… ça prétend à quoi? Qu’est-ce 

que ça veut dire? C’est… c’est… En apparence c’est idiot. C’est idiot. Enfin ce n’est pas malin, 

quoi. C’est facile, d’abord, c’est… Donc nécessité de… [Il ne termine pas sa phrase] Voilà, 

même quitte à faire un détour, on a le temps, qu’est-ce que, au juste, qu’est-ce que c’est 

exactement en mathématique qu’une axiomatique? Et, dès lors, est-ce qu’on peut se servir de 

cette notion pour qualifier la situation internationale moderne autrement qu’à titre métaphorique? 

Voilà. Vous sentez mon… ma tendance à souhaiter répondre : c’est bien autre chose qu’une 

métaphore. Le capitalisme est vraiment une axiomatique, compte tenu de ce que les 

mathématiciens appellent une axiomatique, [90 :00] et c’est autre chose qu’une métaphore. Mais 

encore faudrait-il le justifier. Deuxième question : dès lors, si le terme « axiomatique » peut être 

transporté, transféré à la situation économique et politique mondiale, comment apparaît cette 

situation? Et quel est le rôle de l’Etat dans cette situation? Voilà, c’est mes deux problèmes.  

Si je réponds à ces deux problèmes, on aurait en gros fini… cette série sur l’appareil d’Etat. 

Alors voilà. Donc il faut que vous consentiez à ce que on passera par une assez longue… pas très 

longue, mais un peu, où on oubliera tout, c’est-à-dire on se demandera : qu’est-ce que c’est au 

juste qu’une axiomatique en mathématiques? Surtout que c’est très rigolo, c’est très… très 

récréatif… [91 :00] Et c’est à partir de là qu’on retrouvera nos problèmes politiques. Quelle 

heure est-il? 

Un étudiant : Midi et quart. 

Une étudiante : et quart, midi vingt. 

Deleuze : Ahhh. Midi vingt? Alors on peut commencer, si vous êtes… ou bien se reposer, ou 

bien vous en avez assez, vous le dites… Ou bien on parle d’autre chose, ou bien je commence un 

peu à esquisser ce que c’est qu’une axiomatique. Parce que je peux le faire, oui, assez 

rapidement, quitte à ce que, vous, vous réfléchissiez. Parce que… Et que après les vacances … 

vous m’apportiez des choses … Vous êtes fatigués ou on continue un peu? 

Un étudiant : [Propos inaudibles] très rigolo ! 



21 
 

 

Deleuze : Tout va bien. Toi? 

L’étudiant : très rigolo, passionnant ! 

Claire Parnet : on continue ! 

Deleuze : Alors, écoutez, pas pour longtemps, parce que… je sens la fatigue, quand même. Voilà 

je pose des questions… je fais un appel, comme j’en ai fait plusieurs fois, et tantôt ça a marché, 

tantôt ça ne marche pas [92 :00] beaucoup. Je fais un appel pour que certains d’entre vous, par 

exemple, ceux qui ont fait un peu de mathématiques, reprennent des choses qu’ils savent, hein, 

sur… sur l’axiomatique et que… à la rentrée, on gonfle tout ça.  

Ben, je pars avec deux choses de base, très, très simples, puisque je pense aussi à ceux qui n’ont 

pas fait du tout de mathématiques. Il y a un livre classique très bon d’un… d’un logicien français 

qui s’appelle Robert Blanché aux Presses Universitaires de France, vous savez dans les 

collections d’enseignement supérieur, mais Blanché était un très bon logicien, b-l-a-n-c-h-é, qui 

s’appelle L’axiomatique.4 Pour ceux qui ne savent rien du tout, s’il y en a, … vous auriez déjà 

une idée, hein. 

Et, d’autre part, pour ceux qui savent un peu plus, je rappelle qu’il y a en France … -- je dis pas 

que ce ne soit pas … dépassé, je n’en sais rien, d’ailleurs, mais les choses changent tellement 

dans le domaine de l’axiomatique comme dans tous les domaines [93 :00] de mathématiques -- il 

y avait une série de volumes faisant autorité en France, sous le nom… publié sous le nom de 

Bourbaki. Je dis « publié sous le nom de Bourbaki » puisque « Bourbaki » désignait un cercle de 

mathématiciens qui groupait d’ailleurs, il faut le dire, les meilleurs mathématiciens, parmi les 

meilleurs mathématiciens français, et qui ont fait une très, très vaste axiomatique qui a été 

publiée chez Hermann.5 Or cette axiomatique de Bourbaki, qui est passée, qui est classique sous 

le nom de… de Bourbaki, cette axiomatique de Bourbaki… -- c’est plutôt plusieurs 

axiomatiques, il s’agit d’une axiomatisation de l’ensemble des mathématiques -- … cette 

axiomatique comporte des… des considérations introductives, ou bien dans des appendices où 

Bourbaki… essaie d’expliquer un peu. Et je voudrais simplifier beaucoup un exemple qu’il 

donne, ah, comme ça, [94 :00] citant me sources, et voilà. Je dis : qu’est-ce qui… qu’est-ce que 

ce serait? C’est ma première remarque. 

Bourbaki nous dit, eh ben, en gros, en gros, il dit : voilà, il y a une axiomatique chaque fois que 

vous vous trouvez devant…, ou chaque fois que vous construisez des relations… chaque fois que 

vous déterminez des relations entre éléments non spécifiés. Entre éléments non spécifiés : c’est-

à-dire ces relations, elles vont s’établir… Ces relations, symbolisons-les par : grand (R) entre 

parenthèses. Vous voyez, si j’écris au tableau, je ferai un grand (R) entre parenthèses. Chaque 

fois que vous avez un système de relations entre éléments non spécifiés, vous êtes dans le 

domaine d’une axiomatique.  

On comprend, mais on se dit, mais qu’est-ce que c’est que ça? De quoi [95 :00] il parle, là? Moi 

je propose, parce que ça va… ça me servira beaucoup pour … après, des relations entre éléments 

non spécifiés, et je me dis : il faut un nom spécial. Je propose comme ça, pour moi, par 

commodité, le terme de « relation fonctionnelle ». Et je distinguerai, à ce moment-là, les 



22 
 

 

relations fonctionnelles et les relations formelles, les relations formelles étant des relations entre 

éléments spécifiques, spécifiables et les relations fonctionnelles étant des relations entre éléments 

non-spécifiables. Donc je dirai : bon, il y a axiomatique lorsque l’on se trouve devant un 

ensemble de relations fonctionnelles entre éléments non-spécifiques.  

Symboles de cette relation : x, petit x, grand r, y [xRy]. Je dirais, [96 :00] il y a… je lis cette… --  

vous voyez, ce symbolisme, ce n’est pas celui de Bourbaki, hein, je le simplifie, moi, 

beaucoup… pour mon usage et pour le vôtre -- je lis cette formule, j’ai le droit arbitrairement : il 

y a une relation fonctionnelle entre x y comme éléments quelconques. [Pause] Voilà. Et 

supposez que je définisse trois R, trois grand R. Ceux que ça intéresse, je vous demande presque, 

pour y réfléchir un peu de… il faut le prendre en note, sinon vous vous ne le rappellerez pas. 

Ceux que ça n’intéresse pas, vous ne le prenez pas… aucune importance. Mais c’est ça 

l’avantage de réunir, il me semble… un public… dont les soucis sont très différents. Vous 

choisissez vous-mêmes.  

Je dis : première relation… Je vais définir, là -- comprenez ce que je suis en train de faire -- je 

vais définir une axiomatique [97 :00] avec trois relations, trois grand R. Je dis : première 

relation, à deux éléments quelconques x, y, un troisième, z, correspondent nécessairement, à 

deux éléments quelconques x, y, un troisième correspond nécessairement, un troisième, z, 

correspond nécessairement. Voilà mon premier grand R, ma première relation.  

Deuxième relation : il y a un élément petit e… il y a un élément petit e [98 :00] tel que, pour tout 

élément x, on ait xRe = eRx = x. Je reconnais là un deuxième axiome. Je relis : il y a un élément 

petit e tel que, pour tout élément x, on ait xRe = eRx = x.  

Troisième, hein, troisième et dernier – [99 :00] il y en a beaucoup d’autres, mais j’en prends 

trois, je prends une axiomatique à trois axiomes -- pour tout élément x, pour tout élément x, il y a 

un élément x prime, tel que xRx’ = x’Rx = e. Vous allez tout comprendre, je vous assure ; vous 

allez tout comprendre. [Rires]  

Je termine avec… juste une première remarque. Première remarque. Si vous vous trouvez… 

quelque chose… il faut beaucoup jouer… comme on ne sait rien, nous, hein, [100 :00] il faut se 

fier un peu… je ne sais pas quoi de pressentiment… si je me trouve devant un truc comme ça, je 

me dis : tiens, ce n’est pas la même chose que de la formalisation. En d’autres termes, je… je ne 

sais pas encore pourquoi, mais je le sens. Alors... ça arrive qu’on sente des choses fausses, bien 

sûr, mais je me dis : ce n’est pas de la formalisation, on devrait pouvoir, à partir de là, arriver à 

distinguer même mieux que des logiciens ne l’ont fait la formalisation logique et 

l’axiomatisation. Je ne dis pas que ce soit nouveau, il y a beaucoup de gens qui ont essayé de 

distinguer formalisation et axiomatisation, mais… vous devez sentir que c’est un procédé qui 

n’est pas de formalisation, qui est d’une autre nature. Ces relations fonctionnelles entre objets 

quelconques, il n’y a aucun indice de spécification d’objet là-dedans. [Interruption de 

l’enregistrement] [1 :40 :43] 

Partie 3 



23 
 

 

… deux modèles de réalisation. Les deux modèles de réalisation que cette axiomatique 

[101 :00] à trois axiomes comporte, c’est déjà… -- ne me faites pas dire des bêtises, hein, je ne 

dis pas « c’est les seuls », je retiens les deux les plus simples – l’addition des nombres réels -- on 

va le vérifier, tout de suite, là ; ça va être facile -- l’addition des nombres réels -- les nombres 

réels, c’est, vous le savez, les nombres positifs, négatifs ou nuls -- l’addition des nombres réels : 

premier modèle de réalisation. Deuxième modèle de réalisation : la composition des 

déplacements dans l’espace euclidien à trois dimensions, composition des déplacements, une 

opération très simple, la composition des déplacements dans l’espace euclidien. [Pause] Bon. 

Ces deux modèles de réalisation sont absolument indépendants l’un de l’autre. Ça, c’est une 

remarque, aussi, dont j’aurai très besoin. Ils sont absolument hétérogènes. [102 :00] Ils sont 

indépendants.  

Essayons : qu’est-ce que ça donne? Vous retenez : addition des nombres réels et composition des 

déplacements. Mon premier axiome : à deux éléments, x y, un troisième z correspond 

nécessairement, sous la clause de grand R, c’est-à-dire de la relation. Dans le cas des nombres 

réels, la relation, c’est l’addition. C’est le modèle de réalisation, c’est l’addition. Eh ben, en effet, 

à deux nombres réels quelconques, x, y, un troisième [correspond sous la règle de l’addition]; 

vous voyez que je spécifie mes éléments… par rapport et dans le domaine de réalisation. Dans 

l’axiomatique je n’avais pas besoin de les spécifier. Donc il n’y a aucune contradiction. Si 

maintenant je les spécifie, c’est puisque je cherche justement les modèles de réalisation.  

Donc : à deux éléments, à deux nombres réels [103 :00] quelconques, x et y, un troisième 

correspond nécessairement sous la règle de l’addition. Voyez que cet axiome, il est vérifié par 

l’addition. Mais ce serait vrai aussi de la multiplication. Donc un axiome ne suffit pas 

évidemment à définir mon… mon axiomatique. Je dis juste : si vous me donnez deux nombres 

réels, bon, ben, sous la règle de l’addition, ils sont additionnables et ça donne un troisième. Ça 

donne z. De même, deux déplacements dans l’espace euclidien sont composables, R désignant à 

ce moment-là la composabilité tout comme R tout à l’heure définissait l’additionnabilité. 

Deuxième axiome. Alors, là, -- on fait un concours, hein ? ceux que ça intéresse, bien sûr ; vous 

allez trouver tout de suite, dans les deux cas, et ça va être très, très, très, très, très, très plaisant, 

ça. – [104 :00] Vous vous rappelez : il y a un élément e tel que pour tout élément x, on ait – vous 

vous mettez dans la situation des nombres réels, de l’addition des nombres réels – donc, si je 

traduis mon axiome, ça donne : il y a un élément e tel que pour tout élément x, c’est-à-dire pour 

tout nombre réel, on ait : e + x = x + e = x…  

Une étudiante : c’est zéro.  

Deleuze : [Il applaudit] [Rires] Formidable, formidable, c’est zéro, hein. C’est zéro. Ou c’est, 

dans la composition des déplacements, il y a un concept très spécial qui est ce que l’on appelle le 

déplacement identique, le déplacement identique qui laisse fixe chaque point de l’espace. Donc, 

[105 :00] voyez, suivant le… suivant… -- et ça n’a rien à voir, zéro et le déplacement identique, 

c’est deux notions tout à fait hétérogènes -- suivant le modèle de réalisation, mon axiome 

s’effectue avec le zéro… mon deuxième axiome s’effectue avec zéro ou avec déplacement 

identique. 



24 
 

 

Troisièmement : pour tout élément x… -- vous pensez en termes d’addition des nombres réels -- 

pour tout élément x, il existe x’ tel que x + x’ = x’ + x = e, c’est-à-dire zéro. Ben, par rapport à x, 

c’est -x, c’est le nombre négatif. C’est le nombre négatif. Pour les déplacements, c’est ce que 

l’on appelle, dans ce modèle de réalisation, le déplacement inverse. [Pause] [106 :00] 

Je dis, donc… Ah… je peux maintenant compléter ma définition et dire : on appelle 

« axiomatique » un ensemble de relations fonctionnelles entre éléments non-spécifiés qui 

s’incarnent ou qui s’effectuent dans les relations formelles et les éléments qualifiés ou spécifiés 

propres à chacun de ces domaines de réalisation, de ces modèles de réalisation. [107 :00] Je 

confirme mon impression que c’est complètement différent d’une démarche de formalisation 

logique. Pourquoi? Parce que, dans une axiomatique, vous avez un ensemble de relations 

fonctionnelles entre éléments non-spécifiés qui baignent de manière immanente [Pause] les 

modèles de réalisation en même temps que les modèles de réalisation effectuent directement, 

chacun pour son compte, effectuent directement, chacun dans son hétérogénéité, chacun dans 

son… pour son compte, les relations de l’axiomatique. [Pause] Bon, en quoi c’est différent 

de…? [Deleuze ne termine pas la phrase] 

Là-dessus, si vous… vous réfléchirez. Il est bien évident qu’un procédé d’axiomatisation 

rencontre énormément [108 :00] de problèmes.6 Quels sont ces problèmes? J’essaie vite de les 

classer pour que vous y pensiez et, au besoin, pour que vous en trouviez d’autres. Je dirais : 

premier problème concernant les modèles de réalisation. Les modèles de réalisation d’une même 

axiomatique sont hétérogènes les uns par rapport aux autres ; pourtant ils réalisent la même 

axiomatique, d’où la notion proprement axiomatique de « isomorphie ». On dira qu’ils peuvent 

être hétérogènes, ils n’en sont pas moins isomorphes par rapport… ils ne sont pas homogènes, 

mais isomorphes par rapport à l’axiomatique.  

Donc, question fondamentale : dans quelle mesure les modèles d’une même axiomatique sont-ils 

et peuvent-ils être à la fois hétérogènes et pourtant isomorphes? [109 :00] N’y a-t-il pas des cas, 

mêmes, où l’on doit concevoir une hétéromorphie des modèles qui, pourtant, renvoient à une 

même axiomatique? Qu’est-ce que j’ai dans la tête? Vous ne pouvez le comprendre que si se 

confirmait l’idée que ce n’est pas une simple métaphore, la comparaison de la situation mondiale 

à une axiomatique, on se trouvera devant le problème… les types d’Etat aujourd’hui... si l’on 

accepte notre hypothèse que les appareils d’Etat sont des modèles de réalisation de 

l’axiomatique. Bon, dans quelle mesure y-a-t-il une homogénéité de tous les types d’appareils 

d’Etat ? Mais même s’ils ne sont pas du tout homogènes, ils peuvent être quand même 

isomorphes par rapport à l’axiomatique ; à ce moment-là, il faudrait parler d’une isomorphie des 

Etats les plus divers, du type… peut-être même que l’axiomatique supporte et implique une 

véritable polymorphie ou hétéromorphie, en tout cas on ne pourra pas confondre hétérogénéité, 

isomorphie, hétéromorphie etc. [110 :00] 

Deuxième problème : chaque axiome -- vous le voyez facilement dans mon exemple précédent -- 

est indépendant des autres. C’est même par-là que ce n’est pas un théorème. Un théorème, c’est 

la proposition qui dépend d’autres propositions. Un axiome est une proposition qui ne dépend 

pas d’une proposition préalable. Si je peux engendrer un de mes axiomes à partir d’autres 

axiomes, ce n’est pas un axiome, c’est un théorème.  



25 
 

 

Eh ben… eh ben… les axiomes sont indépendants, et pourtant ils forment un ensemble et cet 

ensemble a, en droit, une limite. Qu’est-ce que c’est que cette limite? Qu’est-ce que c’est que la 

limite d’une axiomatique? La limite d’une axiomatique, c’est facile à définir : c’est le point où 

l’on ne peut pas ajouter un axiome en plus – les axiomes étant indépendants, [111 :00] on peut en 

ajouter, j’aurais pu me contenter de deux axiomes dans l’exemple que je vous ai donné, j’en ai 

mis un troisième ; Bourbaki, lui, il en met plein d’autres – eh ben… la limite d’une axiomatique, 

c’est le point où l’on ne peut pas ajouter de nouvel axiome sans que le système ne devienne 

contradictoire. On dit, à ce moment-là, que l’axiomatique considérée, que cette axiomatique est 

saturée. C’est le problème de la saturation ou de la limite, des limites d’une axiomatique. 

Système saturé : lorsqu’on ne peut plus ajouter d’axiome sans rendre l’ensemble contradictoire. 

Bon.  

Je dis, là aussi, on aura à se trouver devant le problème, il y a un fameux problème : le problème 

du rapport du capitalisme avec les limites du capitalisme, et qu’est-ce que [112 :00] veut dire 

« les limites »? Et qu’est-ce que veut dire la manière dont le capitalisme, comme dit Marx, ne 

cesse de repousser, de déplacer ses propres limites ? Peut-on parler d’une saturation du 

capitalisme? On voit bien qu’il y a un problème semblable actuellement. Quand il y a des gens 

qui disent : la fin des ressources, la fin des ressources, bon, d’accord, alors, est-ce que ça veut 

dire que le système est saturé? Et qu’est-ce que ça veut dire que le système est saturé? Je veux 

dire, là, j’ai l’impression que ce n’est plus tout à fait de la métaphore, on retrouve ce thème de la 

saturation dans toute la situation politique mondiale.… bon, il y a des seuils de saturation. Il y a 

une crise urbaine, on nous dit, il y a une crise des flux de matière première. Il y a une crise de 

ceci, de cela. Bon, ça veut dire : saturation. On nous dit que dans les villes, l’électricité, bon…, 

elle est au point de saturation. Est-ce que c’est par hasard qu’on trouve cette notion? Voilà le 

deuxième problème qu’on aura à voir : qu’est-ce que veut dire les limites ou la saturation d’une 

axiomatique?  

Troisième problème : [Pause] [113 :00] un des grands moments de l’axiomatique a été la 

découverte par… par… par un axiomaticien célèbre, du phénomène suivant. C’est que -- là, je la 

résume énormément, hein, parce que il faut juste en retenir un esprit, quoi… -- on pourrait 

l’énoncer ainsi : c’est que dans toute axiomatique un peu complexe, comportant un grand 

nombre d’axiomes, cette axiomatique comporte nécessairement un modèle de réalisation dans les 

nombres dits naturels – vous chercherez dans le Petit Larousse, hein, ce que c’est que les 

nombres naturels, hein, que vous vous fassiez un… dans les nombres naturels.… bon, supposons, 

retenons ça, juste. -- Or les nombres naturels définissent ou appartiennent [114 :00] à des 

ensembles dits dénombrables, ensembles dénombrables. D’où une grande inquiétude, et ça a été 

une des premières grandes crises de l’axiomatique : l’idée que ce qu’on appelle en 

mathématiques, et peu importe les ensembles non-dénombrables avaient une puissance qui les 

faisait échapper à l’axiomatique, que l’axiomatique ne pouvait pas dépasser la puissance du 

dénombrable. Exemple de puissance qui excède la puissance du dénombrable : eh ben, il y a une 

puissance célèbre, la puissance du continu, c’est-à-dire la puissance des points sur une… 

composant une ligne. Cette la puissance du continu, c’est une puissance du non-dénombrable… 

de… d’un ensemble non-dénombrable. 

Bon. Donc l’axiomatique… [115 :00] là, ce n’est plus la question des limites, c’est la question 

d’une puissance supérieure, puissance irréductible à l’axiomatique et pourtant en rapport avec 



26 
 

 

elle et qui serait comme une puissance du non-dénombrable, alors que l’axiomatique opère dans 

des ensembles au besoin infinis, mais dénombrables. Est-ce qu’il y a moyen, pour les 

axiomaticiens, de surmonter cette difficulté? Est-ce que cette difficulté est fondamentale? Ça, 

peu importe. Je dis : notre troisième problème, ce serait le problème de la puissance dans ses 

rapports avec l’axiomatique. Si je continue ce qui, pour le moment, n’est pour nous que 

métaphore, qu’est-ce qu’on veut dire quand on dit si… Est… est-ce que veut dire quelque chose 

la proposition suivante : que l’axiomatique mondiale dégage, d’une certaine manière, une 

puissance qu’elle n’est pas certaine elle-même de contrôler? Vous me direz : oh ben oui, ça, on 

voit ce que ça veut dire, c’est toutes les visions apocalyptiques, hein… c’est… c’est les [116 :00] 

visions millénaristes actuelles, ça a été la bombe atomique, c’est maintenant… bon… tout ça… 

Bon, est-ce qu’il y a quelque chose à en tirer pour nous? Et sous quelles conditions? Les rapports 

d’une axiomatique du capital avec une puissance du non-dénombrable ? On verra bien. Est-ce 

que c’est une métaphore ou est-ce que c’est mieux qu’une métaphore?  

Dernier point : un autre… une autre grande crise de l’axiomatique s’est produite lorsqu’un 

axiomaticien a pu démontrer des théorèmes, une série de théorèmes célèbres d’après lesquels, 

dans la tentative pour axiomatiser l’arithmétique, qui semblait précisément un des domaines les 

plus faciles, les plus riches pour l’axiomatique… Dans cette tentative, eh bien, se faisait 

nécessairement la rencontre [117 :00] avec des propositions que cet axiomaticien nommait 

« indécidables », « propositions indécidables », ce qui ne veut pas dire des propositions dont on 

ne saisit pas les conséquences, mais des propositions dont on ne peut pas démontrer, en les 

rapportant au système d’axiomes, si elles sont vraies ou non-vraies, c’est-à-dire qui mettent en 

question le principe du tiers-exclu. On ne peut pas démontrer si elles sont vraies ou fausses ; en 

ce sens, elles sont indécidables.7 

Donc mon troisième problème… mon quatrième… c’est mon quatrième problème,  je ne sais 

plus… mon quatrième problème, c’est : est-ce que toute axiomatique, y compris l’axiomatique 

mondiale supposée, comporte un certain type et un certain nombre de propositions qu’on serait 

en droit d’appeler des propositions indécidables, [118 :00] et qui seraient évidemment notre 

dernier espoir, parce que… sinon il n’y a plus beaucoup, il n’y a pas beaucoup de… d’espoir, s’il 

n’y a pas des propositions indécidables ?  

Alors comprenez, ça ne veut pas du tout dire… Par exemple… je distingue… des propositions… 

imprévisibles mêmes ; il est connu que aucun économiste et aucun banquier ne peut prévoir 

l’augmentation d’une masse monétaire. On ne prévoit pas l’augmentation d’une masse 

monétaire. Ça ne veut pas dire que l’augmentation d’une masse monétaire soit une proposition 

indécidable dans le système, parce que sa non-prévisibilité fait particulièrement… fait 

absolument partie du système d’axiomes et renvoie au système d’axiomes. Ce n’est pas ça. Mais 

est-ce qu’il y a des propositions telles que, alors cette fois-ci ce ne sera pas leur vérité et leur 

fausseté, ce sera quoi? Ben, ce sera leur capacité de rester dans le système ou bien de sortir de 

l’axiomatique et de… de réagir contre l’axiomatique, mais réagir comment? Est-ce que toute 

axiomatique [119 :00] engendre et secrète ses propositions indécidables? Voilà, vous voyez, 

moi, je vois ces problèmes, mais enfin c’est comme ça…vous… vous réfléchissez bien, et puis 

on reprend après… Vous vouliez dire quelque chose? 

Un étudiant : [Propos inaudibles] 



27 
 

 

Deleuze : Oui? C’est quoi?  

L’étudiant : [Propos inaudibles] 

Deleuze : On pourrait l’utiliser là? Ce serait épatant si vous le faisiez, vous.  

L’étudiant : [Propos inaudibles] 

Deleuze : Non, vous n’êtes pas assez… ? Non, je vous demande parce que si vous avez le 

moindre moyen de [Il ne termine pas sa phrase] … Pensez-y, si vous voyez le moyen de… la 

prochaine fois, d’en parler, ça oui. Oui, tout à fait. Eh bien, voilà. [Fin de la séance] [1 :59 :45] 

Notes 

 
1 Deleuze se réfère à « l’énergie cosmopolite » dans Mille plateaux, p. 566 et p. 575, où il donne Marx comme 

source, dans Economie et philosophie, vol. II (Gallimard, Pléaide), p. 72. 

2 Deleuze cite Balibar ainsi dans Mille plateaux, p. 565, note 43 : « Sur l'indépendance historique des deux séries, et 

leur « rencontre », cf. Balibar, in Lire le Capital (Maspero, t. II, pp. 286-289) ». [ATP 569, n. 48] 

3 Jean Saint-Geours, Pouvoir et finance (Fayard, 1979). 

4 Robert Blanché, L’axiomatique (PUF, 1955). 

5 Il s’agit sans doute du livre en plusieurs volumes signé Nicolas Bourbaki, Théorie des ensembles (Hermann, à 

partir de 1939). 

6 Sur l’axiomatique et les quatre problèmes détaillés par Deleuze, voir le plateau 13 (sur l’appareil de capture), 

« Proposition XIII. L’Axiomatique et situation actuelle, » Mille plateaux, pp. 575-590. [« Axiomatics and the 

presentday situation ATP 460-473] 

7 La section finale du plateau 13 sur l’appareil de capture s’intitule justement « Propositions indécidables », pp. 

588-590. [ATP pp. 471-473] 


