Gilles Deleuze

Séminaire du 26 février 1980

Appareils de Capture et Machines de Guerre
St. Denis, Séance 09

Transcription : Annabelle Dufourcq (avec le soutien du College of Liberal Arts, Purdue
University), transcription augmentée, Charles J. Stivale

Partie 1

D’autre part... nous allons bient6t... nous allons bientdt avoir fini la premicre partie de notre
travail, hein ? Alors je fais trés vivement appel a vous, a un certain nombre d’entre vous, parce
que, moi, je concevrais la fin de I’année, la seconde partie... sous forme de : moi, me mettant un
peu a votre disposition, c¢’est-a-dire faisant des choses séparées en fonction de 1’état du travail de
certains d’entre vous... Que ce soit des précisions... par exemple, vous pouvez trés bien me
demander... d’apres votre travail a vous, de faire une séance sur un auteur ou bien sur... un
sujet... Tout ¢a, on ferait des choses tres... découpées, hein ? Alors, ¢’est a vous de voir.

Alors, il y en a déja quelques-uns qui m’ont demandé de faire... mais, 1a, ¢ca me parait plus gros,
c’est-a-dire ¢’est si... de faire quelque chose qui serait comme une espece [1 :00] de... comme
une présentation d’un treés grand philosophe, mais un philosophe tres difficile qui s’appelle
Leibniz. Alors je pourrais, en effet, a moins qu’il y ait... mais... si vous avez, vous, des sujets
que... dont vous aimeriez... — a charge pour moi de dire « je peux » ou « je ne peux pas »,
évidemment — si vous avez des sujets ou des problémes liés a vos propres travaux, on peut, hein,
on peut voir. Donc réfléchissez-y d’ici la prochaine fois et I’autre fois, a moins qu’il y ait déja
des...

Ou bien... comme... je pense, mais, 13, ca dépend beaucoup de vous aussi, il y en a un certain
nombre ici qui... qui travaillent avec moi depuis... longtemps, depuis beaucoup d’années, et tout
ce qu’on a fait depuis quatre ou cinq ans, je crois que ce sont quand méme des choses tres
diverses, mais c’est des choses qui [2 :00] tournent autour des mémes notions. Alors il peut y
avoir utilité¢ de reprendre certaines notions sur lesquelles on a travaillé depuis plusieurs années. ..
Enfin tout est possible, c’est a vous de... vous me direz, ou dés maintenant, ou la prochaine fois,
ou I’autre fois encore. Sinon, je ferai quelque chose sur Leibniz s’il n’y a pas de... demande
spéciale.

Un étudiant : [Inaudible]
Deleuze : Lichtenberg ? Ce n’est pas gros, hein...
L’¢tudiant : [Inaudible]

Deleuze : Si, mais ... ce pour quoi il est connu...



L’¢tudiant: [Inaudible] ¢a m’a illuminé !
Deleuze : ouais, ouais, ouais... ¢a je ne peux pas. Je ne connais pas assez. Ouais, c’est...
Un autre étudiant : [Inaudible] Jakob Bohme ?

Deleuze : Ouais... je suis imprudent parce que je ne me vois pas en faire quelque chose sur
Bohme, j’en serais incapable... [3 :00] ouais. Enfin on ne sait jamais, oui... Ouais, ouais.

Un autre étudiant : [/naudible]

Deleuze : [Alois] Riegl, oui.! Oui, oui, oui, oui. Mais, ¢a, on y reviendra peut-étre un tout petit
peu sur...

L’étudiant : [/naudible]

Deleuze : oui, oui ! oh ben, oui. Oui, oui, oui, oui, oui... oui. Ca, on pourra, oui, [Henri]
Maldiney, oui.? Oui...

L’étudiant : [/naudible]

Deleuze : Bon ! Voila. Je voudrais que vous acceptiez toujours cette convention sur laquelle nous
étions restés il y a quinze jours [a vrai dire, trois semaines] : j’essaie... On oublie vraiment le
point ou on en est dans notre analyse de 1’Etat. Et je fais une trés longue parenthése qui consiste
a demander : [4 :00] qu’est-ce que c’est au juste qu’une axiomatique ? Je dis : ¢’est une longue
parenthése puisqu’une axiomatique, ¢a n’a rien a voir avec le probléme de 1’Etat. Une
axiomatique, c’est un certain type de systéme ou de discours propre aux... aux mathématiques.
Bon. ... Juste... juste ce point, vous n’oubliez pas que 1’hypothése qui nous fait passer par ce
détour, c’est I’hypothése d’apres laquelle il ne serait pas inexact — je ne m’avance pas plus, c’est-
a-dire je pese relativement mes mots, je mets des conditionnels — il ne serait pas inexact de traiter
la situation politique dite moderne comme une axiomatique.

Donc... mais... provisoirement nous oublions ce souci qui rattache ce théme a notre sujet. Et
nous considérons [5 :00] pour soi-méme, pour elle-méme, la question : mais qu’est-ce que c’est
qu’une axiomatique ? D’abord parce que ¢a peut toujours servir, mais surtout parce que... ¢ca me
parait poser beaucoup de problémes pour comprendre méme, non seulement ce qu’est la science,
mais ce qu’on peut appeler « une politique de la science ». Et, la derniére fois, j’avais juste pris
un exemple extrémement simple pour essayer de vous faire sentir ce que ¢’était qu’une
axiomatique. Et je rappelle cet exemple, parce que, si vous ne I’avez pas un peu... mais... je le
rappelle en schématisant encore plus, cet exemple que j’avais déja moi-méme simplifié, je le
simplifie encore plus en disant : voila un exemple d’axiomatique. [ Pause]

Vous définissez [6 :00] une relation purement fonctionnelle entre éléments quelconques.
Eléments quelconques, ¢a veut dire quoi ? Ca veut dire : vous ne spécifiez pas la nature des
¢léments que vous considérez, vous déterminez une relation fonctionnelle entre éléments



quelconques en tant que quelconques. Vous allez me dire : ¢’est trés bizarre, ¢a, quoi. Qu’est-ce
que ca veut dire ?

Prenons la forme symbolique xRy. xRy, grand R est la relation fonctionnelle entre deux éléments
quelconques en tant que quelconques, x et'y. Vous me direz : avec ¢a, on ne va pas loin. Vous
déterminez... [7 :00] — on laisse de [c6té] pourquoi vous déterminez... comment vous
déterminez... on va voir, ¢a, tout a I’heure — et je suppose que nous déterminions des axiomes,
des axiomes qui vont correspondre a la relation fonctionnelle xRy, x Relation y. Premier axiome
que vous déterminez -- je n’en prends que deux, vraiment, pour rester au plus simple, hein --,
eRx = xRe = x. [8 :00] eRx = xRe = x. Voila, vous traitez cette proposition, cette €équation
comme un axiome, ¢’est-a-dire comme une proposition premiere qui ne dérive d’aucune autre.

Deuxieme axiome : xRx’ = x’Rx = e. Bon. Pourquoi est-ce un deuxiéme axiome ? Parce que
cette seconde proposition [9 :00] est supposée ne pas pouvoir étre démontrée a partir de la
premicere. Elle introduit quelque chose d’irréductiblement nouveau. Si je me trouve devant une
proposition qui peut étre démontrée a partir des axiomes précédemment déterminés, je dirai que
c’est non pas un axiome mais un théoreme. Donc un ensemble d’axiomes est un ensemble de
propositions indépendantes qui ne supposent rien d’autre et dont les théoremes découleront.

Je reprends mes deux axiomes. Qu’est-ce que c’est que ¢a ? Ben, une axiomatique renvoie... et
c’est la seconde notion essentielle — la premiére notion essentielle, [10 :00] c’est I’idée de
relation uniquement fonctionnelle entre ¢léments quelconques en tant que quelconques — la
deuxiéme notion fondamentale d’une axiomatique, c’est celle, on 1’avait vu, de modéle de
réalisation. On dira qu’une axiomatique, comme ensemble de relations fonctionnelles entre
¢léments quelconques en tant que quelconques, renvoie a des domaines, a des modeles de
réalisation dans lesquels elle s’effectue. Qu’est-ce que ca veut dire qu’elle s’y effectue ? Cela
veut dire que, dans ces domaines, dans ces modeles de réalisation, les éléments prennent une
nature qualifiée. Les ¢léments quelconques prennent une nature qualifiée. [11 :00] Une
axiomatique, des lors, 13, si on faisait une axiomatique de 1’axiomatique, je crois qu’il ne serait
pas difficile de démontrer — ce serait un théoréme — qu’une axiomatique comprend
nécessairement plusieurs modeles de réalisation, ne serait-ce que des modeles de réalisation
possibles ou virtuels, au point que serait contradictoire la notion d’une axiomatique n’ayant
qu’un seul mode¢le de réalisation... modele de réalisation.

Mais, bon... Je dis : une axiomatique a des modeles de réalisation, prenons toujours dans
I’exemple, 13, I’exemple minimum que je viens d’utiliser : I’axiomatique que je viens de définir,
avec deux axiomes, avec deux axiomes ; en m’en tenant, en m’en tenant a deux axiomes,

[12 :00] cette axiomatique a un premier mod¢le de réalisation, qui est quoi ? Qui est le
domaine..., ou plutot non, pas le domaine, qui est I’addition, 1’addition des nombres réels. En
quoi ? Je relis mon premier axiome : il y a un élément e tel que, pour tout élément x, on ait : eRx
= xRe = x. Dans le cas de 1’addition des nombres réels, cet élément e, c’est zéro. [Pause] Vous
pouvez écrire [13 :00] en effet : 0 + (addition des nombres réels), ¢a vous donnera, dans le
modele de réalisation « addition des nombres réels », ¢a vous donnera : 0+x = x+0 = x. Essayez
pour la division, la multiplication, ce n’est pas comme ¢a. Donc ¢a vous a permis de circonscrire
I’addition des nombres réels. Deuxiéme axiome : pour tout élément X, il existe un élément x’ tel



que xRx’ = x’Rx = e. Pour I’addition des nombres réels, x’, c’est le nombre négatif, -x. [Pause]
[14 :00] Bien.

Mais alors pourquoi avoir cherché... une axiomatique ? On a cherché une axiomatique
précisément parce que 1’addition des nombres réels n’épuise pas la relation fonctionnelle. Il y
aura, virtuellement ou réellement, il y aura d’autres modéles de réalisation. J’avais donné un
autre modele de réalisation de cette axiomatique a deux axiomes, a savoir la composition des
déplacements dans 1’espace, dans I’espace euclidien a trois dimensions, ce qui, en soi, est un
ensemble tout a fait différent de I’addition des nombres réels. [15 :00] Et, cette fois-ci, mon
premier axiome ne sera plus effectué par e=0, mais, dans le cas de la composition des
déplacements dans 1’espace, mon premier axiome sera effectué par : e égale ce que I’on appelle,
justement, dans ce modele de réalisation, « le déplacement identique », c’est-a-dire le
déplacement qui laisse fixe chaque point de I’espace. Et, deuxiéme axiome, X’ ne sera plus
effectué par le nombre négatif, mais par ce qu’on appelle, dans ce modele de réalisation, dans ce
second mode¢le de réalisation, par ce qu’on appelle « le déplacement inverse ».

Du coup, si j’ai redéveloppé cet exemple, ¢’est pour une raison tres simple, ¢’est qu’il me semble
que I’on voit, a partir d’un exemple aussi simplifié, [16 :00] ce qu’il y a d’extraordinairement
original dans une axiomatique. Je dirais qu’elle... [Deleuze ne termine pas] Vous voyez que, en
effet, ’axiomatique en elle-méme ne comprend que des relations fonctionnelles entre éléments
quelconques en tant que quelconques. Vous comprenez, notre objet ce n’est pas de faire des
mathématiques la ; c’est vraiment avoir ce minimum qui nous permet de... de comprendre ce
qu’ils ont voulu faire, les... les gens qui ont fait de I’axiomatique. L’axiomatique elle-méme ne
comprend que ¢a : relations fonctionnelles entre ¢léments quelconques en tant que quelconques.
Il ne faut méme pas demander de quoi... de quoi une axiomatique parle : la question n’a pas de
sens puisqu’elle parle d’éléments quelconques en tant que quelconques, et elle définit des
relations fonctionnelles entre ces ¢léments comme tels.

Mais alors c¢’est... c’est important pour quoi ? C’est intéressant pour quoi ? Parce que
I’axiomatique me parait vraiment la seule chose... le seul discours qui permette une comparaison
[17 :00] directe, un affrontement direct, une comparaison directe entre ensembles ou domaines
hétérogenes en tant qu’hétérogenes. Ce seront les mémes relations fonctionnelles entre éléments
quelconques que vous découvrirez dans 1’ensemble « addition des nombres réels » et dans
I’ensemble « composition des..., composition des déplacements dans I’espace euclidien ». Je
demande : est-ce qu’il y a une autre méthode qui nous... La je dis beaucoup de bien de
I’axiomatique, donc pour..., mais on verra que... que... on verra aussi qu’il y a des problémes,
hein. Mais, pour le moment, c’est... ¢’est une méthode assez étonnante qui ne va pas du tout de
soi. Elle nous donne le moyen — et je ne vois pas d’autre moyen, a premiére vue... a premiere
vue... [18 :00] -- a premiére vue, on ne voit pas d’autre moyen pour comparer des domaines
hétérogenes en tant qu’ils sont hétérogenes et les comparer directement, ¢’est-a-dire sans passer
par une homogénéisation. Voila. Alors, ¢a, il faudrait que vous compreniez, parce que sinon...
Alors je veux bien, méme, tout recommencer, si vous ne comprenez pas, mais... Faudrait, parce
que, sinon... Il faut que ou bien que vous compreniez, ou bien que vous partiez pour cette fois,
parce que, sinon, tout... tout dépend de ¢a, hein. Voila. Alors réfléchissez bien... Vous
comprenez ?



Quelques étudiants : [Inaudible]
Deleuze : Tres bien, formidable !

Une étudiante : [Elle fait référence a l’éléement e qui est défini dans I’axiome 1, mais aussi dans

[’axiome 2, ce qui semble remettre en cause l’'indépendance des axiomes de |I’axiomatique]
[19 :00]

Deleuze : Ce n’est pas qu’ils n’aient pas... Oui, en ce sens, oui ! Oui, oui. Mais 1’un ne peut pas
étre déduit de I’autre, c’est 1a ce que j’appelle I’indépendance..., ou ce qu’on appelle
I’indépendance des axiomes. En d’autres termes, 1’un n’est pas un théoréeme qui dépend de
’autre. Bon.

Alors si vous avez compris ¢a, je demande immédiatement, parce que c’est un sujet qui traine
dans... un peu dans tout... a la fois dans I’histoire de toutes ces choses et aussi... qui se pose
directement, et qui, en méme temps, ne parait jamais, enfin chez les auteurs que j’ai lus, ¢ca ne me
parait pas... pas convaincant, alors raison de plus pour se dire, pour sauter sur I’occasion, et se
dire : est-ce qu’on a le moyen d’apporter juste un... un essai de précision la-dedans ? On nous dit
toujours : attention, quand méme, ne confondez pas la formalisation logique et 1’axiomatisation.
[20 :00] Alors, méme au niveau historique, ¢a s’est rencontré, c¢’est a la méme époque que se font
les grandes axiomatiques avec, entre autres, un trés grand mathématicien qui s’appelle [David]
Hilbert et que se fait une formalisation logique qui recevra le nom de logistique, et dont
¢galement un grand logicien et grand mathématicien meéne et pousse la chose jusque a un point
inégalé, a savoir [Bertrand] Russell. Or, il suffit de lire, méme sans... en comprenant trés mal,
vous comprenez, ne faut pas... ce n’est pas nécessaire de tout comprendre, hein. ... I1 suffit de
lire une page de Russell et une page de Hilbert ; on voit bien que, a la lettre, ce n’est pas le méme
monde. La formalisation logique, ce n’est pas du tout la méme chose qu’une axiomatique, que
I’axiomatisation.

Et tout ce que je voudrais dire, c’est : alors, bon, quelle différence ? [21 :00] Quelle différence ?
En quoi une axiomatique, telle que je viens d’essayer de la définir et telle que vous 1’avez si bien
compris, se distingue d’une formalisation ? Je dirais, une formalisation, voila ce que c’est : c’est
le dégagement et la détermination de relations formelles entre éléments spécifiés d’apres tel ou
tel type. Je retiens chaque mot, hein. Vous voyez au moins, méme avant que je me sois expliqué,
que ce n’est pas la méme chose. « Relation fonctionnelle » s’oppose a « relation formelle » ;

« ¢élément quelconque » de I’axiomatique s’oppose a « ¢léments spécifiés » de la formalisation.
Mais, alors, si les éléments sont spécifiés, c’est-a-dire sont définis comme tel ou tel, en quoi y a-
t-il formalisation ? Et qu’est-ce que c’est que des relations formelles [22 :00] par différence avec
des relations fonctionnelles ?

C’est 1a que la notion de type intervient de maniére fondamentale et a toujours été présente dans
les formalisations, bien que... il est notoire que I’auteur particulier d’une théorie qu’on appelle,
dans le domaine de la logistique, « la théorie des types », soit Russell lui-méme, c’est-a-dire que
cette théorie ait été constituée tardivement. Ca n’empéche pas que, d’une certaine maniére, on
s’en servait avant que ¢a ait été théorisé. Et la théorie des types, elle consiste a déterminer
comme condition sous laquelle on peut énoncer des propositions la distinction de : une pluralité



de types d’apres lesquels les propositions sont susceptibles de s’emboiter les unes dans les
autres. [23 :00] Quel est, en effet, le principe de la théorie des types ? C’est tout simple, c’est
que : un ensemble ne se contient pas lui-méme comme €élément. [Pause]

Qu’est-ce que ¢a veut dire « un ensemble ne se contient pas lui-méme comme élément » ? Ca
veut dire une chose tres, trés simple. Je prends un exemple qui est donné par Russell lui-méme.
Voici la proposition : « Napoléon a toutes les qualités qui font un grand général » ; « Napoléon a
toutes les qualités qui font un grand général », bien. Russell constate que « avoir toutes les
qualités qui font un grand général » ne peut jamais [24 :00] étre traité comme une des qualités
nécessaires pour faire un grand général. Si vous définissez... Ou bien, autre exemple donné par
Russell, si vous définissez « francais typique », si vous dites « ah, ¢a, c’est un frangais typique »,
« typique » ne fait pas partie des caracteres qui permettent de définir un francais typique. En
d’autres termes « typique » et les caracteres qui permettent de définir un francais typique ne sont
pas du méme type. [Pause]

Bon. Prenons un exemple, alors, je prépare, 1a, hein... je prépare mon retour a notre probleme.
Jai essay¢ de dire qu’un certain appareil d’Etat, [25 :00] que j’appelais I’appareil archaique,
d’une certaine mani€re reposait sur le surcodage de communautés agricoles. On a vu en quel sens
ca pouvait étre dit, en quel sens c¢’était discutable, etc. Mais prenons cette proposition : 1’appareil
d’Etat archaique surcode des communautés agricoles. Je dirai, c’est tout simple, 1a ; si je fais une
application trés arbitraire de la théorie des types, je dirais : cet appareil d’Etat ne peut pas étre
une communauté agricole. Vous me suivez ?

Pourquoi la théorie des types fut-elle ... fut-elle faite et poussée par Russell -- 1a je dis vraiment
les principes ¢lémentaires, mais c’est une théorie prodigieuse, prodigieuse... [26 :00] et treés
amusante... -- pourquoi est-ce que, pourquoi est-ce que Russell a éprouvé le besoin de la
formaliser ? Pour trouver une solution a ce qu’on appelait les fameux paradoxes logiques. Vous
savez, les paradoxes du type « je mens ». Vous voyez, hein. La proposition « je mens », est-ce
qu’elle est vraie ou est-ce qu’elle est fausse ? Ce n’est pas difficile de montrer qu’il est
impossible qu’elle soit vraie, il est impossible qu’elle soit fausse. La réponse de Russell est toute
simple : c’est que la proposition « je mens » n’est ni vraie ni fausse. En effet, si elle est vraie, elle
est fausse et si elle est fausse, elle est vraie, hein ? Bon, enfin, vous savez ¢a, c’est dans tous
les... dans tous les journaux pour s’amuser, quoi. Mais ¢a a beaucoup agité les logisticiens, ces
choses-l1a. [27 :00] Eh ben, Russell, la réponse de Russell est trés simple : la proposition « je
mens » n’est ni vraie ni fausse, parce que ¢’est un non-sens.

Et je voudrais que vous compreniez, 1a -- je fais a nouveau une parenthése dans ma parenthese...
-- ce n’est pas par hasard que ce sont les Anglais qui ont trouvé et qui ont tellement poussé aussi
cet... ce concept de non-sens, 13, et qui ont tellement travaillé la-dedans. Et c¢’est trés important
parce que... si vous voulez, dans 1’expérience concrete, moi, il me semble que... on ne peut pas
faire de philosophie, d’ailleurs, si on ne vit pas cette expérience, mais il y a trés peu de choses
vraies ou fausses ... ce n’est pas le vrai et le faux qui comptent. Jamais ce n’est ¢ca qui a comptg.
C’est les jours de féte qu’on rencontre, qu’on bute sur une proposition fausse. C’est tres, tres rare
une proposition fausse.



Qu’est-ce qui fait notre malheur a tous ? [28 :00] Notre malheur a tous, ce n’est jamais de vivre
dans le faux, pas du tout... pas du tout. C’est que..., notre malheur a tous, c’est que nous ne
cessons pas soit de rencontrer, soit — horreur ! - d’émettre nous-mémes des choses qui sont de
purs et simples non-sens. Mais c’est merveille, je vous 1’assure, c’est un jour de féte le jour ou
vous dites quelque chose de faux. Ce n’est pas ¢a, sinon on dit des conneries et ce n’est pas la
méme chose, hein, ce n’est pas des erreurs, hein ? Des trucs qui n’ont pas de sens, quoi... Oui,
pourquoi pas... On ne cesse pas... ah bon... C’est du domaine du « ni vrai ni faux », ¢a n’a pas
de sens. Le vrai et le faux, ¢’est encore ce qui a un sens. Mais c’est rare, rare, vous savez, qu’on
arrive méme a la possibilité du vrai et du faux. [29 :00] Prenez un discours ordinaire ; on ne peut
pas dire, on ne peut méme pas dire : c’est faux. Prenez les livres. Mais il y a énormément de
livres... on lit ¢ca, mais on se dit vraiment..., c’est évident que la question, ce n’est pas « est-ce
que c’est vrai ou faux... ce que dit le... le monsieur ? », c’est : « est-ce que ¢a a le moindre
sens ? ».

J’ai toujours été frappé par le probléme suivant, pour rejoindre le probléme des mathématiciens.
Les mathématiciens, ce n’est pas des enfants a I’école, hein... Je veux dire : quand des
mathématiciens ne sont pas d’accord 1’un avec I’autre, il n’y en a pas un qui dit a I’autre : tu t’es
trompé, ce que tu dis est faux. Je veux dire... et c’est ¢ca qui me troublait beaucoup, moi... J’ai
I’impression que toute la théorie de la [30 :00] vérité... en philosophie classique a toujours posé
tellement de problémes en catégories de vrai et de faux, que c’était toujours des situations...
puériles, invraisemblables, fictives. Dans la théorie classique du vrai et du faux, mais, on nous
traite comme des enfants a 1’école. La, il y a toujours un instituteur qui peut dire a Toto : non,
Toto, 2 et 2, ce n’est pas 5. Et vous ne me direz pas que c’est de ¢a qu’on meurt. Ce n’est pas
parce que nous disons trop souvent : 2 et 2, c’est 5. On meurt, 13, d’un virus beaucoup plus...
beaucoup plus agressif, a savoir le poids de notre bétise, et ce n’est pas le poids de nos erreurs,
pas du tout... pas du tout... C’est le poids de toutes les choses qu’on dit et qu’on [31 :00] pense
et qui n’ont strictement, mais, aucun sens. D’ou la question « qu’est-ce que le non-sens ? », c’est
une question infiniment plus importante et urgente que la question « qu’est-ce que le faux ? ». Et,
encore une fois, le faux, ¢a n’existe pas.

Or, quand des mathématiciens... Encore une fois, sauf dans des conditions extraordinairement
abstraites, celles de 1’enfant a I’école, celle du monsieur a qui je demande 1’heure dans la rue,
alors, en effet, il peut me dire quelque chose de faux, il peut me dire « il est trois heures » quand
il est deux heures et demie... bon, ¢a me fait rater le train, a la rigueur, mais... Ah... un homme
politique dans ses discours, il nous dit pas des choses fausses ; il fait une opération beaucoup
plus pernicieuse qui est de manier le non-sens a un point sans égal.

Bon... Je dis : quand deux mathématiciens se disputent, ¢a arrive... la science, [32 :00] elle est
faite de polémiques ; c’est en ce sens, aussi, que c’est de la politique, la science. Quand deux
mathématiciens se disputent, ce n’est pas la situation d’un instituteur par rapport a un enfant ; ce
n’est pas I’un qui dit a I’autre : ah, tu as cru que 2 et 2 ¢a faisait 5. Ah ¢a, non. L’un dit a

I’autre ou suggere : trés bien ton truc, mais aucun intérét, c’est-a-dire pas de sens. Aucun... il
emploie des mots, a ce moment-1a, tres flous, ¢a indique bien 1’état de la question et que c’est la-
dessus qu’il faudrait réfléchir. Qu’est-ce qu’on veut dire quand on dit « mais cette proposition
n’a strictement aucun intérét », « cette proposition n’a aucune importance » ? C’est des trucs qui
tournent autour du sens et du non-sens. Pas de sens... pas d’importance, pas d’intérét.



Qu’est-ce que c’est que I'intérét mathématique d’une proposition ? Dans les jurys [33 :00] de
these, par exemple, on voit trés bien des types, ils démontrent... ils démontrent des théorémes,
hein, on peut toujours inventer des théorémes si on a la culture mathématique suffisante. Voila,
pourquoi pas ? Aucun intérét ! On peut toujours tenir des propositions d’un type philosophique,
encore faut-il qu’elles aient un intérét. Qu’est-ce que c’est que 1’intérét proprement
philosophique d’une proposition ? Qu’est-ce que c’est que I’intérét proprement mathématique
d’une équation ? Il y a des propositions dénuées d’intérét, c’est-a-dire dénuées de sens. Bien.

Alors vous voyez ou allait la théorie des types, elle consistait a dire : une des formes — en tout
cas, 1a, je ne veux pas aller trop loin — une des formes du non-sens, une des formes de ce qui n’a
pas de sens, donc c’est pire que le faux, c’est ce qui ne peut étre ni vrai ni faux. C’est lorsque,
dans une proposition, on contamine [34 :00] des ¢léments de proposition de types différents,
c’est-a-dire on construit un ensemble qui se contient lui-méme comme élément. Lorsque je dis

« je mens », la proposition porte sur elle-méme, dans des conditions ou elle ne pourrait pas porter
sur elle-méme, donc elle est dénuée de sens. Donc, a ce moment-1a, c’est forcé qu’elle ne soit ni
vraie, ni fausse, puisqu’elle n’a pas de sens.

Vous voyez, je reviens, alors, a mon théme plus simple : qu’est-ce que c’est qu’une formalisation
logique ? Je dis, pour reprendre mon exemple, 1’appareil d’Etat archaique surplombe ou surcode
les communautés agricoles. Donc il est d’un autre type que les communautés agricoles, il n’est
pas lui-méme une communauté agricole. Je dirais : la proposition « I’appareil d’Etat archaique »
est d’un autre type que la proposition « les communautés agricoles », [35 :00] exactement
comme Russell nous disait : la proposition : « Napoléon a toutes les qualités d’un grand

général » n’est pas du méme type que la proposition « untel a telles qualités d’un grand

général ». Je veux dire : la formalisation — je reprends ma formule ou la définition que je
proposais — la formalisation logique ou logistique est la détermination de relations formelles
entre ¢léments spécifiés d’apres le type de proposition qui leur correspond. [Pause] En ce sens,
la formalisation érige [36 :00] un modéle a réaliser. [Pause]

Je reviens — mais, 13, j’en ai presque fini avec ce... ce ... ce... avec ce premier point — je reviens
a ma définition de I’axiomatique : I’axiomatique détermine des relations uniquement
fonctionnelles entre éléments quelconques en tant que tels. [Pause] En d’autres termes : elle
procéde plus par le chemin des formalisations qui s’emboitent d’apres les types de propositions,
mais elle assure une espeéce de mise en contact de relations universelles en tant que telles, entre
¢léments quelconques, relations universelles avec des domaines... avec... des... des champs,
[37 :00] des domaines de réalisation les plus hétérogenes, tandis que dans la formalisation vous
deviez passer toujours par une homogénéisation au niveau du type supérieur. Les ensembles de
type 1 ne pouvaient étre comparés, du point de vue de la formalisation, ne pouvaient étre
comparés que dans la mesure ou ils étaient homogénéisés par un ensemble du type 2. Les
ensembles de type 2 ne pouvaient étre comparés que dans la mesure ou ils étaient homogénéisés
par un ensemble de type 3.

Alors, 13, il me semble que c’est trés curieux. On voit bien la nouveauté de la démarche
axiomatique. Je dirais que, I’axiomatique, c’est précisément les relations fonctionnelles qui
renvoient a des mod¢les de réalisation. La formalisation, c’est les relations formelles [38 :00] qui
constituent des modeles a réaliser. Or, tout ce que j’ai essayé de montrer la derniere fois, c’est



que, dans le cas qui nous occupe — 1a je fais a nouveau une parenthése — c’est que, dans le cas qui
nous occupe, on pourrait dire par hypothése, mais on ne 1’a pas encore bien justifié, que,
contrairement a I’Etat archaique, I’Etat moderne a cessé d’étre un modéle a réaliser, il est devenu
modele de réalisation par rapport a une axiomatique. [Pause] Bon. C’est rudement difficile, tout
¢a, mais enfin... Quoi ?

Un étudiant : [Inaudible]
Deleuze : Qu’est-ce qu’ilya ?
Un étudiant : [/naudible]

Deleuze : Oh ben oui, oh ben ¢a... comme on va y revenir, ¢a n’a aucune importance, cela. Non,
c’est juste... alors, je voudrais... Quoi ?

Une étudiante : [Inaudible]

Deleuze : C’est la formalisation, ah ben, oui... La formulation ? Oui, je disais... Oui, je viens
d’essayer [39 :00] de montrer, tres vite, que, si vous voulez, 1’Etat archaique, ce qu’on a appelé
pendant toute notre recherche précédente, I’Empire archaique, en tant que surcodage de
communauté, était, d’une certaine maniére, une formalisation. En ce sens, il est bien modéle a
réaliser. [Pause] 1l est modele transcendant, n’est-ce pas ? Les Etat modernes, on 1’avait vu,
semblent tout a fait différents. Or en quoi sont-ils tout a fait différents ? C’est parce que, cette
fois-ci, ce n’est plus du tout des modeles a réaliser ; c’est des modéles de réalisation. Vous voyez
que le mot « mode¢le » a complétement changé de sens, c’est-a-dire : ce sont les champs
d’effectuation par rapport a une axiomatique générale qui est quoi ? Qu’on a essay¢ de
déterminer comme étant I’axiomatique du capital. [ Pause] [40 :00] Mais enfin, 14, je devance ce
qui nous reste a faire.

Georges Comtesse : Dans I’exemple que tu as donné tout a ’heure d’une définition formelle de
I’axiomatique, tu [insistes] sur le modele de réalisation. Mais si tu dis que, dans le modéle de
réalisation, e = 0, il faut supposer qu’il n’y a qu’une axiomatique, par exemple celle de Hilbert,
qui énonce la possibilité a la fois du 0 et du successeur de 0. Donc, 14, il y a un autre probléme.
Le mode¢le de realization de la définition formelle de I’axiomatique suppose une axiomatique qui
rend possible 1’assignation d’une série de nombres entiers au modele de réalisation comme
remplissage de la définition formelle. L4, il y a un probléme...

Deleuze : A mon avis, pardon, il me semble qu’il y a deux points dans ce que tu dis. Il y a, d’une
part, I’exigence de, précisément, ce que les axiomaticiens appellent non pas, d’ailleurs, une
formalisation, mais une méta-mathématique, ¢a serait rempli par une méta-mathématique,
I’exigence que tu dis, et, d’autre part, dans I’exemple trés juste que tu donnes toi-méme, il me
semble que la nécessité de définir le successeur fait plutot partie et constitue... elle-méme un
axiome, axiome qui intervient dés 1’axiomatique des nombres entiers.

Comtesse : C’est ca. C’est-a-dire que, avant de dire que [42 :00] [/naudible]



10

Deleuze : Oui, qu’il faut un axiome de succession. [ Comtesse continue a parler, propos quasi-
inaudibles] Complétement d’accord, ¢a. Complétement d’accord, ¢a. Il faut un axiome, oui.

Comtesse : 11 faut plusieurs axiomes [/naudible]
Deleuze : D’accord.

Comtesse : Au moins quatre axiomes.

Deleuze : D’accord, ouais, d’accord. Oh, d’accord !

Comtesse : 11 faut plusieurs axiomes. Hilbert, dans son axiomatique, a au moins quatre axiomes.
L’importance de Hilbert, c’était que, contrairement a tous les philosophes classiques, Descartes,
Leibniz et tous les autres avant qui croyaient que la série des nombres entiers était naturelle, il
faut la fonder axiomatiquement. On n’est pas assuré que, si z€ro est un nombre, comme premier
énoncé¢ axiomatique d’Hilbert, on ait un successeur de zéro. C’est-a-dire : il faut fonder
axiomatiquement la possibilité [43 :00] d’un successeur.

Deleuze : Oui, oui, oui.

Comtesse : Ca, c’est un des plus grands problémes de I’axiomatique. Mais ¢a peut jouer a un
autre niveau : de la conjugaison dans le capitalisme des flux hétérogenes.

Deleuze : Ah oui ! Oui, oui ! Ah, je vois ce que tu... veux dire, oui. Toi, tu donnerais... c’est
possible, c¢a. Je dis juste que tout le monde a compris, je pense, que, dans I’exemple méme que
j’ai cité, m’en tenir a deux axiomes ne signifiait pas du tout que I’axiomatique que je...
définissais 1a ... se suffisait, était elle-méme consistante, hein. La remarque de Comtesse, a
savoir que ¢a suppose d’autres axiomes, ¢a c’est... c’est sir. Et toi... ah oui, tu... tu replagais la
I’histoire d’un axiome de successibilité parce que tu penses qu’il y en aura un usage particulier
au niveau de... [44 :00] au niveau d’une théorie... du capital ? C’est possible, oui. C’est
possible.

Comtesse : On est complétement hanté par I’idée qu’il faut nécessairement un successeur de zéro
et que zéro est un nombre. Toute la polémique c’est de dire... par exemple [/naudible] si on
pense que zéro est un nombre, on ne peut pas [/naudible] un successeur de zéro, sauf a affirmer
que...

Deleuze : Ouais, ouais

Comtesse : [Inaudible] ... absurdité incroyable en mathématiques, que pour qu’il y ait un
successeur de zéro, il faut énoncer que zéro égale un.

Deleuze : Ouais... oui, oui, oui, d’accord. Oui, oui. Tout a fait d’accord. [Pause] Ben, alors on
retrouvera ¢a, au niveau de la succession, hein, tu diras, oui, bon. Voila. Vous avez compris ? Je
continue ou... on arréte ? Vous voulez... vous en avez assez ?



11

Claire Parnet : Non, non on continue.
Une étudiante : Pourquoi c’est les [45 :00] Anglo-Saxons qui... [[naudible]

Deleuze : Ben, pourquoi c’est les Anglais qui ont... ? Ah ben, ils n’ont pas... Non,
I’axiomatique, ¢a ne leur a jamais beaucoup plu, aux Anglais. Vous savez, on retrouve la... moi,
mon réve que ... parce que -- ce n’est pas mon réve personnel -- je me dis : il y a cette voie dans
Nietzsche qui n’a jamais été reprise, parce que c’est une voie trés dangereuse, il faudrait étre
Nietzsche pour... pour réussir des choses comme ¢a, cette espece de typologie des nations.
Pourquoi tel probleme est 1i¢ a tel... a tel pays ? Hein. C’est trés net en philosophie, mais c’est
trés net aussi en mathématiques, tout ¢a, c’est tres net... Pourquoi tel pays fournit-il... ? Tres
curieux lorsque Nietzsche se met a délirer sur I’esprit anglais, I’esprit allemand, I’esprit francais,
tout ca. Alors pourquoi c’est les Anglais qui... dont I’affaire... un probléme, ce n’est jamais...
ce n’est jamais abstrait. Je crois que les théorémes c’est abstrait, hein, mais les choses concretes
de la pensée, les vrais événements de la pensée, ce n’est jamais abstrait. [46 :00] ... ca ne veut
pas dire non plus que ce soit historique ; il faudrait inventer de tout autres catégories. Mais
pourquoi les problemes sont-ils signés ? [Interruption de l’enregistrement] [46 :08]

Partie 2

C’est curieux, quand méme... Bon... est-ce que...? Je dis bien que c¢’est follement dangereux,
c’est-a-dire on risque de tomber dans les pires platitudes... de... en disant : mais... il faudrait
avoir la méthode pour bien parler de ¢a. Alors, les Anglais, pourquoi ¢’est la formalisation, la
logistique qui les a fascinés, et qu’ils ont eu des génies la-dedans, d’incroyables génies ? Ca me
parait évident, 14, il faudrait penser a, dans tous les domaines, alors, la vocation de 1’ Angleterre
pour penser le non-sens, pour penser le probléme du sens et du non-sens. Les Anglais, ¢’est de
tout temps des types qui ont dit ... finalement je résume, un de leurs apports philosophiques,
c’est ... ils sont assez... ils sont assez drdles, hein, les anglais. On dit toujours : oh pfff... ils ne
vont pas loin, ¢’est... Ils rigolent plutdt ; [47 :00] ils rigolent devant la philosophie francaise,
allemande, tout ca. IIs disent : c’est bien, mais qu’est-ce que ¢a veut dire, tout ce... ? Qu’est-ce
que ca veut dire ? Qu’est-ce que ¢a veut dire la question « qu’est-ce que ¢a veut dire ? » ? Chez
les Anglais, on voit trés bien, ils disent : oh, c’est des gens qui nous parlent du vrai et du faux,
seulement, voila ... ils n’oublient qu une petite chose, encore une fois, ¢’est que, le vrai et le
faux, ¢a suppose que ce qu’on dit a déja un sens ; nous, ce qui nous intéresse, c’est : a quelles
conditions quelque chose a... une proposition a un sens.

Alors, c’est dans tous les domaines que les Anglais ont perpétuellement été attirés par la question
du sens et du non-sens. Que vous preniez leur littérature : Pourquoi est-ce que le non-sens est un
truc qui anime, qui parcourt la littérature anglaise des débuts a la fin ? Pourquoi est-ce que,
quand vous trouvez une page de non-sens, vous savez que c¢’est anglais ou américain ? Ou juif ? -
-- Encore que le non-sens juif ne soit pas la méme chose, mais enfin ... [48 :00] généralement il
ne sera pas difficile a ce moment-1a de montrer que c’est plutot ... Sauf justement Lichtenberg,
lui... il y a toujours des... des petites exceptions, comme ¢a. -- Mais pourquoi est-ce que la
pensée anglaise, américaine est pénétrée par ce probléme du sens et du non-sens ? Alors que les
Frangais, ils ont toujours été tres lourds, trés patauds, dans la question du sens et du non-sens. Ils
ont beau s’efforcer... Ils ont beau s’efforcer de faire les légers, ¢a ne marche guére, hein. Ca ne



12

marche guére, a coté des non-sens anglais, si vous pensez... méme le cinéma, si vous pensez a
... alors a la fois a ceux qui sont américains et juifs ... les [fréres] Marx , bon, les Marx comme
art du non-sens....

Bon. Que ce soit en littérature de Lewis Carroll a [Edward] Lear a... toute la tradition du non-
sens, bon : est-ce que c’est par hasard, je dis, que leurs philosophes font la méme chose en
philosophie ? C’est-a-dire que Russell, c’est effectivement une espéce de grand Lewis Carroll de
la philosophie. Bon. Alors, [49 :00] 13, il y a des mystéres qui nous échappent... Bon...

pourquoi ? Oh, il y aurait... il y aurait des trucs a trouver, ah ouais. A ce moment-la il faudrait,
en effet, bien... arriver a bien définir ce que c’est qu’ un non-sens. Du coup on comprendrait peut-
étre pourquoi ¢a intéresse particulierement les Anglais et pourquoi les Frangais sont toujours
passés a coté, que les Allemands, c’est encore autre chose, encore autre chose, ce n’est pas...
[Deleuze ne termine pas la phrase] Ouais, bon, enfin.

Alors voila, je voudrais faire une deuxiéme remarque. Ca, c’est ma premicre remarque sur
I’axiomatique. Je voudrais faire une seconde remarque sur 1’axiomatique, car elle nous sera, je
crois, tres utile plus tard. A partir de tout ce qu’on vient de dire, on pourrait croire, une
axiomatique c’est comme une espece de procédeé d’automaticité dans le discours mathématique.
[50 :00] C’est comme une espece de construction d’un automate spirituel — « automate spirituel »
étant une expression célebre en philosophie — ou, a la limite, méme plus, d’une véritable
automation.® A la lettre, c’est les régles d’un discours oul vous ne savez pas de quoi vous parlez,
puisque vous énoncez des relations entre des éléments quelconque dont vous ne spécifiez pas la
nature. Non seulement vous n’avez pas besoin de savoir ce dont vous parlez, mais il est
recommandé de ne pas savoir ce dont vous parlez.

Alors, bon, on peut avoir cette impression que -- et ¢a a été treés souvent dit -- I’axiomatique tend
et méme se propose d’expulser non seulement toutes les images au profit d’un pur symbolisme,
mais toutes les ressources de 1’in... de I’intuition, [51 :00] de la construction pour y substituer
I’énonciation de I’ensemble des axiomes. [Pause] Et, en fait, il suffit de regarder pour bien voir.
Je veux dire, au point ou on en est, on voit trés bien que I’axiomatique est inséparable d’un type
d’expérimentation, sans doute d’un type d’expérimentation tres particulier, mais impossible de
définir en fait I’axiomatique comme 1’expulsion de I’expérimentation ; ¢’est plutot la constitution
d’un mode d’expérimentation tout a fait nouveau. Car, j’insiste la-dessus, rien ne me dit
d’avance, si je fais de I’axiomatique, rien ne me dit d’avance quels axiomes je dois choisir, et
dans quelle mesure mon axiomatique sera consistante [52 :00] ou non, non-contradictoire, dans
quelle mesure elle sera saturée ou non. Je vous rappelle qu’une axiomatique est dite saturée
lorsque je ne peux pas ajouter un axiome aux précédents sans que 1I’ensemble ne devienne
contradictoire. Donc il peut y avoir des contradictions dans une axiomatique et des contradictions
qui, au besoin, ne se voient pas immédiatement, ne se voient qu’au niveau des théorémes que
j’en déduis, mais, bien plus, & quel moment mon axiomatique est saturée ?

Tout ca, c’est vraiment..., il y a une inventivité en axiomatique. Avant de dire du mal de
I’axiomatique, je crois que il faut... il faut marquer ce qu’il y a d’assez extraordinaire dans...
dans cette aventure de I’axiomatique. Tres difficile de... il y a une espece de... oui d’invention,
de création des axiomes. La, alors, je reprends complétement ce que vient de dire Comtesse,

[53 :00] ... Si vous proposez une axiomatisation de I’arithmétique, ben... oui, il vous en faudra



13

et puis jusqu’a quel point elle sera contradictoire ou pas, a quel moment elle sera saturée ? Or, ¢a
consiste en quoi, cette espece... ? Donc ce n’est pas du tout un truc ou... un mécanisme
remplacerait, hein. Je crois que c’est, en effet, un mode d’expérimentation qui est lui-méme s...
sujet a des échecs, a des succes. A la limite, je dirais la méme chose que pour la formalisation ; il
y a des axiomatiques qui n’ont aucun sens, qui n’ont aucun intérét. Alors, bon... [Pause]

Si bien que on ne peut pas se faire de I’axiomatique 1’idée de... d’une espeéce de constitution
d’un savoir automatique infaillible. [54 :00] J’insiste la-dessus parce que, dans notre
comparaison que nous ferons plus tard, tout a I’heure, entre 1’axiomatique et la politique, on ne
pourra plus tenir comme une objection I’idée que, en politique, on se trompe tout le temps, si en
axiomatique aussi... ce n’est donc pas la question. Si j’essaie de définir le mot, le niveau de
I’axiomatique, je dirai quoi ? Alors je reprends les quatre catégories qu’on a... qu’on a
¢bauchées. Les catégories qu’on a ébauchées, je dirais que, finalement, il ne faudrait en dégager
que trois et bien marquer par commodité que nous ne confondons pas ces trois concepts.

Le premier concept c’est : les conjonctions topiques entre [55 :00] flux. Vous vous rappelez : ce
que nous appelions des « conjonctions topiques entre flux », ¢a, c’est dans le cas ou les flux sont
décodés. C’est les formes sous lesquelles le mouvement des flux est comme arrété, ligaturé, sous
telle ou telle forme, et c’est tout le domaine, on avait vu, qu’on avait appelé le « domaine des
dépendances personnelles ». Il y avait donc des conjonctions topiques.

Avec le capitalisme, dans notre analyse précédente, on a cru voir qu’on arrivait dans un élément
trés différent. Il ne s’agissait plus.... Il ne s’agissait plus de conjonctions topiques entre flux, il
s’agissait d’une conjugaison [56 :00] généralisée des flux décodés. [Pause] Et, a ce moment-1a, il
n'y avait plus de rapports de dépendances personnelles entre sujets ; il y avait finalement une
seule subjectivité, on a vu : la subjectivité du capital. Mais on avait défini, précisément, le
capitalisme comme la formation de cette conjugaison généralisée qui se distinguait des
conjonctions topiques.

Notre question, maintenant, ¢a pourrait étre : est-ce qu’il n’y a pas autre chose, encore ? Pure
hypothése, hein, parce que, 13, je... je ... c’est juste pour avoir mes repéres terminologiques. Je
dirais : oui, il y a peut-&tre encore autre chose, c’est les connexions de flux, les connexions de
flux qui ne se rapporteraient... qui ne se rameneraient ni a des conjonctions topiques, [57 :00] ni
a une conjugaison généralisée. Pourquoi ? Pourquoi il y aurait besoin de cette notion ?

C’est ¢a que je voulais dire avec le caracteére expérimentateur de I’axiomatique, c’est que,
I’axiomatique, c’est encore une maniere d’arréter les flux, dans ce cas les flux de science. C’est
encore une maniere d’arréter. Pourquoi ? Moi il me semble que c’est frappant dans 1’histoire des
mathématiques, ou dans I’histoire de la physique, puisque la physique a été trés axiomatisée.
L’axiomatique, elle a toujours fonctionné comme une espéce d’arrét... comme une espece
d’arrét, 1a. C’est par 1a que je disais « politique de la science », ou il s’agit de dire aux gens « ah
non, hein, faut... N’allez pas plus loin, parce que... », « N’allez pas plus loin », a la lettre..., ces
flux de scientificité, ces flux de mathématiques, ces flux de physique... etc. ... il faut remettre un
peu d’ordre dans tout ¢a. [58 :00] Ca... ca file de partout, ¢a fuit de partout, tout ¢a, ou vous
allez, ou vous allez. Je dis que 1’axiomatique, au début du XXeéme siécle, dans la premiére moitié



14

du XXeéme siecle, en mathématiques, mais également en physique, a fonctionné comme un
moyen de bloquer, d’arréter.

Eh bien, voila la proposition... voila I’hypothése que je ferais en second lieu, dans ce second...
dans cette seconde remarque : ¢’est que, quand des flux se décodent, par exemple, des flux de
science, ben... ils échappent a leurs conjonctions topiques. Mais est-ce qu’ils ne débordent pas
encore ? La conjugaison généralisée, conjugaison généralisée des flux, c’est encore une manicre
de les bloquer, de dire : non, [59 :00] Par exemple, imaginez, quand est-ce que I’axiomatique de
la physique a eu son grand, grand rdle ? C’est lorsque, vraiment, 1a je crois, les savants eux-
mémes ont commence a s’ inquiéter par et sur les voies et les chemins que prenait la physique
dite indéterministe. Et, a ce moment-1a, il y a vraiment eu besoin d’une remise en ordre. Tout se
passe comme si pas seulement des savants s’étaient dit -- il y avait aussi des savants, mais pas
seulement des savants -- tout se passe comme si ... des savants et des puissances, des puissances
qui s’occupaient de la politique de la science, s’étaient dit : mais enfin, qu’est-ce que c’est...
qu’est-ce que c’est que ces flux de savoir qui se décodent de plus en plus, qui ... Ou est-ce qu’on
va ? Qu’est-ce que c’est que ce truc-1a ? Et une espece de remise en ordre qui a consisté a
réconcilier ce qu’on appelle en gros 1’indéterminisme avec le déterminisme. [60 :00] Un grand
physicien francais y a eu un role fondamental, a savoir [Louis de] Broglie, dans cette espece de
remise en ordre, et I’axiomatique de la physique, par exemple en France, s’est faite a partir
d’¢leves de Broglie. Ca a été¢ vraiment comme dire : mais la physique indéterministe, elle nous
entraine dans des trucs... [// ne termine pas]

C’est exactement ce que je disais, si vous vous rappelez, pour la fameuse histoire... de la NASA,
des flux de capitaux, des flux de capital, des flux de capitalisme qui sont tout préts a s’envoyer
dans la lune, mais, 13, il y a quand méme un Etat pour dire : ah non non non ! ... Faut pas ... Faut
pas aller trop loin. Faut faire un peu de reterritorialisation. Ah... Et alors on ligature, on colmate.
L’axiomatique c’est un peu ¢a ; elle opere une conjugaison générale des flux qui les empéche,
[61 :00] je dirais, qui les empéche d’aller trop loin, c’est-a-dire de se connecter avec des vecteurs
de fuite. Elle opére ... comment dire, oui je ne trouve pas de meilleurs mots : elle opére comme
une espece de reterritorialisation symbolique.

Et, en mathématiques, c’est pareil, ’axiomatique en mathématiques a vraiment par rapport... je
pense, par exemple, a I’espece de fuite des géométries dans tous les sens. Et maintenant ¢a ne
s’est pas arrangé, hein, a travers 1’axiomatique ; ¢a continue a couler, a filer... partout. La
situation des mathématiques actuelles, elle est... elle est quand méme... trés trés curieuse, quand
on entend parler les mathématiciens... ces... ces situations ou, vraiment, le savoir mathématique
s’est completement fragmenté, ou il y a un mathématicien au Japon qui comprend ce que le... ce
que fait un mathématicien en Allemagne... Et puis voila, et puis les autres... [62 :00] bon...
Cette espece de situation ou vraiment les flux de savoir, 1a, sont... sont extraordinairement
filants. Bon. L’axiomatique, c’est... je redis, I’axiomatique c’est une espéce de restructuration,
de structuration, de reterritorialisation symbolique.

Vous voyez en quel sens je ferais la distinction, donc, entre trois concepts : les conjonctions
topiques ou qualifiées entre flux ; les conjugaisons généralisées de flux ; et quelque chose de
plus : les connexions, c¢’est-a-dire ce qui pousse les flux encore plus loin, ce qui les fait échapper
a ’axiomatique méme et ce qui les mettent en rapport avec des vecteurs de fuite. Alors c’est en



15

ce sens : est-ce qu’il n’y a pas quelque chose d’autre que 1’axiomatique et qu’on pourrait appeler
du type connecteurs ? Or je pense — et c’est la [63 :00] derniére remarque que je voudrais faire
concernant cette histoire de mathématiques — je pense qu’il y a toujours eu en mathématiques
quelque chose de trés, trés curieux, et ¢’est de ¢a que je voudrais parler pour finir dans I’histoire
des mathématiques, parce que ¢a nous servira toujours pour notre paralléle avec ... la politique.

A la méme époque que la formation des premicres grandes axiomatiques, a laquelle Comtesse
faisait allusion tout a I’heure, avec Hilbert et d’autres, coincidait un mouvement mathématique
qui me semble d’un tres, tres haut intérét. Et 1a, bizarrement, pour reprendre — on retrouve
toujours les mémes problémes — pour reprendre notre histoire : pourquoi est-ce que le centre de
ce mouvement mathématique s’est-il trouvé dans les Pays-Bas ? C’est curieux, la, faudrait...
faudrait des raisons... faudrait trouver des raisons... pour ¢a. [64 :00] Et se constituait en
réaction contre 1’axiomatique une €cole trés bizarre, trés importante, de grands mathématiciens
qui se nommaient intuitionnistes, I’ intuitionnisme ou le constructivisme, constructionnisme.
Remarquez : c’est d’autant plus intéressant qu’il y avait aussi des mouvements esthétiques qui se
disaient constructivistes. Bon.

Je ne sais pas s’il y avait des rapports possibles... je ne sais pas. Ces mathématiciens, je cite pour
... si par hasard vous en entendiez parler dans un livre... je cite le nom des principaux, c’était :
[L.E.J.] Brouwer, B-R-O-U-W-E-R ; [Arend] Heyting, H-e-y-t-i-n-g ; [65:00] [George F.C.]
Griss, G-r-i-s-s, et en France, un mathématicien tres, trés curieux, qui a beaucoup écrit, qui
s’appelait [Georges] Bouligand, B-o-u-l-i-g-a-n-d et dont un des meilleurs livres — mais qu’on ne
trouve, je crois, qu’en bibliothéque — s’appelle Le déclin... Le déclin des absolus mathématico-
logiques.* Et ils s’opposaient a I’axiomatique, je crois, de deux maniéres simultanées.

D’une part, ils étaient comme en retrait, parce qu’ils exigeaient des conditions de construction
dans I’espace. Mais, d’autre part et en méme temps, — en ce sens ils étaient vraiment en retrait —
mais par d’autres aspects de leur ceuvre et de leur réflexion, ils étaient trés au-dela. [66 :00] Ce
qui, évidemment, est important pour nous. IIs pouvaient étre les deux a la fois. Comme s’ils
avaient exigé que, a la lettre, les flux mathématiques aillent encore plus loin, débordent les
limites de I’axiomatique, notamment ils avaient une maniére de mettre en cause des principes
que I’axiomatique conservait, notamment le principe dit du tiers exclu, selon lequel une
proposition est vraie ou fausse, et ce qu’ils opposaient a I’axiomatique c’était — et 1a c’est trés
utile pour nous, je ne dis pas pourquoi encore — c’était ce qu’ils appelaient eux-mémes, enfin
certains d’entre eux, ce que certains d’entre eux appelaient un calcul des problémes, un calcul
des problémes et, en effet, quand on voit ce qu’ils appellent un calcul des problémes --
notamment le mathématicien Griss a beaucoup fait de calcul des problémes [67 :00] au sens..., il
y avait aussi un russe la-dedans... Il y avait un ménage frangais... tiens ! J’ai un souvenir : il y
avait un ménage francais de mathématiciens-physiciens, éléves de Broglie, ... qui représentaient
comme une espece de scéne de ménage épistémologique [Rires] car le mari était un des meilleurs
axiomaticiens et la femme était une intuitionniste, [Rires] et ils avaient beaucoup, beaucoup de
talent, ... ils ont divorcé, hein, [Rires] mais enfin...

Une étudiante : [/naudible]



16

Deleuze : [Jean-Louis] Destouches, Destouches, et Paulette [ Destouches-]Février, oui, oui, oui.
Elle, elle faisait des communications sur le calcul des problémes... et, lui, il faisait de
I’axiomatique... tout a fait...

Mais, ce qui m’intéresse, donc... — ce couple est quand méme... est quand méme trés important,
parce qu’il a stirement vécu une espéce de dualité d’inspiration... [68 :00]— ce qui m’intéresse,
c’est comment on peut déja, nous, dans notre hypothése, sans du tout rien préciser encore, poser
la question : est-ce qu’il n’y a pas, au-dela méme de la conjugaison généralisée telle que une
axiomatique 1’opére, est-ce qu’il n’y a pas quelque chose d’autre qui est du type « connexion
avec des vecteurs particuliers » qui déborde 1’axiomatique, c’est-a-dire un calcul des problemes
par opposition a une détermination des axiomes ? Et qu’est-ce que ce serait qu’un calcul des
problémes par opposition a une détermination d’axiomes ? Vous sentez que c’est notre seule
chance en politique, si notre comparaison est fondée avec I’axiomatique. Comment sortir d’une
axiomatique ?

Or si je cherche dans I’histoire des sciences, dans I’histoire des mathématiques, je veux pour
mémoire marquer juste trois temps qui me paraissent essentiels ou on trouverait quelque chose
de cette dualité, [69 :00] I’opposition de courants scientifiques. Opposition... Premier cas.
Premier cas : opposition de deux courants scientifiques essentiels dans la géométrie grecque — je
prends un exemple lointain — opposition de deux courants scientifiques trés importants dans la
géométrie grecque -- si ... je résume, c’est juste... 1a, vraiment pour mémoire que... et pour
pouvoir m’en servir plus tard -- vous avez une conception de la géométrie grecque qui est trés
simple, qui proceéde par : définitions, axiomes, postulats, théorémes, démonstrations, corolaires.
Cette conception de la géométrie trouve sa forme vraiment royale [70 :00] avec le géometre
Euclide. [Pause] Ne confondez surtout pas tout, je ne dis pas du tout que ce soit déja de
I’axiomatique. Je dis que c’est un systeéme déductif. Ce n’est certainement pas encore de
I’axiomatique, mais c’est un systéme qu’on pourrait appeler « systéme axiomes-théorémes ».
[Pause]

Comment le définir, ce systeme déductif trés général ? Je dirais que ce systeme déductif consiste
a définir des essences pour en déduire des propriétés nécessaires. Il va tout entier de « essences »
a « propriétés nécessaires ». [71 :00] Par exemple, la conception platonicienne non seulement des
mathématiques, mais plus particulieérement de la géométrie, est une conception de ce type : on va
des essences aux propriétés nécessaires et ¢’est la définition de la déduction, d’une science
déductive idéale.

Et puis il y a un autre courant beaucoup plus... bizarre, dés I’époque des Grecs. C’est un courant
qui n’est plus théorématique — vous voyez je peux appeler la premiére conception une conception
théorématique des mathématiques, et elle culmine, encore une fois, avec Euclide — ’autre
conception, ¢’est une conception problématique. L’élément essentiel de cette conception,

[72 :00] ce n’est plus la catégorie de théoréme, théoréeme a démontrer ; c’est la catégorie de
probléme a résoudre.

Vous me direz, et vous auriez raison : mais, dans la premiére conception, il y a déja des
problémes. Réponse : oui, il y a des problémes, mais des problémes qui sont étroitement
subordonnés aux théoremes. Bien siir, les deux se mélangent, mais ce n’est pas un argument, ¢a.



17

Il y a un primat des théorémes sur les problémes. Bien plus, résoudre un probléme, dans la
premicre conception, c’est toujours le rapporter a des théorémes qui permettent de les résoudre.
Et, chez Euclide il y a bien des problémes, mais la solution des problémes ne fait qu’un et passe
par la détermination des théorémes qui rendront cette solution possible. C’est la catégorie

« théoréme » qui I’emporte sur la catégorie « probléme ».

Mais il y a des géomeétres trés bizarres. Alors vous sentez déja, ceux qui connaissent un peu
I’histoire grecque... [73 :00] ou I’histoire du platonisme, vous devez penser que, peut-&tre, ils
sont liés, par exemple, a des courants qu’on appelle les Sophistes, qu’ils sont liés a des... a des
gens d’autant plus bizarres qu’on a perdu les textes, mais on peut... enfin... [/naudible] bon...
C’est un courant problématiste. Et, le probléme, ca se distingue du théoréeme comment ? Je dis le
théoréme, ce n’est pas difficile, vous allez de... — enfin, ce n’est pas difficile... — vous allez
d’une essence aux propriétés qui en découlent nécessairement. Théorématiser, c’est déterminer
les propriétés qui découlent d’une essence. Vous définissez I’essence du cercle, et vous déduisez
les propriétés nécessaires. ... j’ai I’air de dire que c’est facile ; ce n’est pas facile, évidemment.
La-dessus, tous les problémes, vous les subordonnez a vos théorémes. Les autres, ils ne
procedent pas comme ca.

Quelle est la différence entre un probleme et un théoréme ? C’est qu’un probléme, ce n’est pas
[74 :00] du type essence, c’est du type événement, quelque chose qui se passe, ou du type
opération. Vous faites subir quelque chose a une figure et quelque chose d’extrinséque ; vous lui
faites subir une opération douloureuse, une ablation, une adjonction, une quadrature, une
cubature, toute une chirurgie de la figure. Il ne s’agit plus du tout de chercher les propriétés qui
découlent d’essences, il s’agit de chercher les métamorphoses qui sont liées a des événements,
oui, [75 :00] ¢a me semble parfait comme formule, parfait, trés clair. Ca, c’est la

catégorie « probléme ».

Ah tiens, je vais couper, 1a, je vais couper un angle a mon triangle, qu’est-ce qui va se passer ?
Tiens, je vais faire que... un plan coupe un cone en biais, 1a. Qu’est-ce qui va se passer ? Bon,
c’est tres, tres curieux comme mode de penser. C’est une pensée événement et non plus du tout
une pensée essence. Evénements d’un type spécial, ce seront des événements proprement
mathématiques. On opposera aux essences géométriques, des évén... des événements
proprement géométriques. Bon. Et 1a aussi, vous comprenez, il ne faut pas durcir, il ne faut pas
trop durcir en tout cas. Bien sir, ... dans ce sens-la, aussi vous trouverez des théorémes, mais
cette fois-ci, les théorémes seront tout a fait subordonnés aux problémes. [76 :00]

Or je crois que, dans la géométrie grecque, il y a eu une espece de lutte trés intense et,
finalement, il y a eu une victoire. La tendance probleme, elle aurait été... complétement, alors
elle... elle a I’équivalent d’Euclide, c’est ce qu’on sait, par exemple, de la géométrie
d’Archimede. Bon, c’est la grande opposition Euclide-Archimede. [Pause] C’est vraiment des
événements de la géométrie par opposition aux essences géométriques. Voila mon premier cas.
Vous voyez que, 13, je peux dire : a la conception théorématique s’opposait déja chez les Grecs
une conception problématique.

Deuxiéme exemple : du XVIIéme [siecle] au XIXeéme, du XVIIeme au XIXeéme, on s’accorde
a... beaucoup d’auteurs, d’historiens, s’accordent a considérer que se montent [77 :00] des — pas



18

seulement une — conceptions de la géométrie dont on peut faire dater la géométrie dite

« moderne ». Or dans quelle voie ¢a se fait ? Ca se fait dans une double voie. J’essaie de définir
la premiére voie, le renforcement d’une puissance symbolique, renforcement d’une puissance
symbolique, c¢’est-a-dire : déborder I’intuition ou la représentation dans 1’espace vers une
puissance symbolique. C’est la voie de quoi, ¢a ? C’est la voie de 1’algébre. C’est la voie de la
géométrie analytique, et ¢ca s’ouvrira [78 :00] sur tout I’avenir des mathématiques. Mais au
XVIIeme siecle c’est avant tout le développement de I’algebre et de la géométrie analytique.
Dong, 1a, vous voyez, la représentation spatiale, ¢’est-a-dire I’intuition, est dépassée du coté de
I’affirmation ou du développement d’une puissance symbolique, ouais, algébre et analyse.

Mais, en méme temps, un autre courant... si j’essaie de situer des noms, c’est par exemple,
Descartes. Ca, c’est tres la voie de la géométrie cartésienne, d’ou le réle de Descartes dans la
géométrie analytique. Et, ensuite, chez les successeurs de Descartes : tendance a faire de la
géométrie analytique un modele achevé [79 :00] pour I’ensemble de la géométrie. Mais il y a
aussi des résistances et se dessine paradoxalement une tout autre voie coexistante. Et, cette tout
autre voie, elle a des noms étranges et surtout... des noms étranges parce que c’est des hommes
assez étranges qui I’amenent. Je cite, un dont on a parlé... il y a... je sais plus, de nombreuses
années... un géometre tres, trés bizarre qui s’appelle [Girard] Desargues, D-e-s-a-r-g-u-e-s, qui a
trés peu €crit, mais dont tout le monde considére qu’il a été fondamental pour le développement
de la géométrie moderne. Alors il y a... il y a... un vieux livre du XIXéme : Les ceuvres de
Desargues et toutes les aventures de sa vie. Il a eu tous les malheurs, [80 :00] il était condamné
partout, au parlement, il a eu un procés au parlement... tout ¢a, bon.’

Si je fais, si j’essaie de faire la lignée... il s’occupait beaucoup..., il était en liaison avec, trés
bizarrement, des tailleurs de pierres. Vous voyez, pourquoi avec des tailleurs de pierres et que la
taille des pierres, dans cette seconde conception, ¢’est trés important ? Pourquoi ? Parce que, la
taille des pierres, c’est vraiment du type « qu’est-ce qui se passe ? ». Evidemment la taille des
pierres, c’est problématique. C’est évident. Arrondir, tailler, ¢’est du domaine des... non pas des
propriétés qui découlent d’une essence, mais, comme on dit souvent dans le langage de 1’époque,
des affects ou des événements qui transforment une figure. [Pause] [81 :00] Un des textes de
Desargues s’appelle, a un titre merveilleux, tres trés « Lewis Carroll » alors, « Brouillon d’une
atteinte aux événements qui déterminent... que déterminent la rencontre d’'un cone avec un

plan ».% Vous voyez il y a le truc : rencontre, atteinte aux événements. Vous pouvez sentir que ce
n’est pas du langage cartésien, ¢a ; c’est... ca fait partie d’une autre tradition, ce langage-la.
C’est du langage du courant problématiste. Bon, I’importance de Desargues est
fondamentalement reconnue non seulement par Descartes, 1a, qui est trés juste, qui, dans
plusieurs lettres dit que Desargues c’est... c’est un géomeétre formidable. Mais, 1a, ce n’est plus
qu’une reconnaissance, ¢’est presque un disciple, mais un disciple qui... qui... dépassera le
maitre, [82 :00] c’est du coté de Pascal. Et c’est du c6té des mathématiques a la Pascal et non
plus a la Descartes que se trouve la descendance desarguienne, la descendance de Desargues.

Bien apres... -- ah... Pascal aussi, c’est une situation... c’est une situation dans la science tres
bizarre... -- bien aprés, vous avez un nom célebre comme le créateur de la géométrie dite

« descriptive », c’est [Gaspard] Monge. Et Monge ne cesse pas de faire une théorie qu’il appelle
lui-méme, dans son langage, « une théorie des affects particuliers », et il distingue les affects
particuliers des corps des propriétés générales. Et ¢’est par-1a que, quand il s’occupe de



19

physique, c’est trés important, puisqu’il traite les phénomenes, par exemple, électriques comme
des affects particuliers des corps par distinction aux déterminations [83 :00] générales des figures
du type « espace et mouvement ». En tout cas : géométrie descriptive de Monge. Or, Monge,
c’est quoi ? C’est un courant tres, treés bizarre, parce que Monge, c’est... bon... c’est pleinement
un savant, mais c’est un savant qui n’est pas de la méme tradition que ’autre courant. ... il
renvoie a un personnage... a un type de personnage dont on a parl¢, 1a, I’année ... je ne sais plus
laquelle, ou on s’occupait de ¢a, a savoir... I’ingénieur, I’ingénieur militaire, la science de
I’ingénieur militaire. C’est une chose tres, trés curieuse.

Et puis, dans la ligne, alors... il y a vraiment une... une continuité, 1a, si on essaie d’établir des
continuités... il y a une continuité, il me semble, Desargues — Pascal — Monge, et puis en
quatrieme, peut-étre un des plus grands, il a sa petite rue a Paris, [84 :00] [Jean-Victor] Poncelet,
Poncelet qui est un grand ingénieur militaire, mais surtout, surtout, I’inventeur de la géométrie
dite projective -- projectif, c’est problématique ; pro-bléme égale pro-jection. A la lettre, c’est...
c’est... c’est le méme mot, ’'un en latin, 1’autre en grec -- la géométrie projective de Poncelet,
qui a un grand axiome, qui repose sur un axiome dit « de continuité ».

Or, 1a aussi, pour en rester a des exemples aussi stupides que celui que j’ai pris pour
I’axiomatique, qu’est-ce que c’est que 1’axiome de continuité a la Poncelet, dans la géométrie
projective ? Vous voyez... un cercle ou un arc de cercle, hein, vous tracez une... droite qui
coupe I’arc de cercle en deux points, hein, il y a deux points réels. [85 :00] Vous le faites monter.
Vient le moment ou il n’y a plus qu’un point réel. Vous continuerez a vous dire, vous, vous
continuerez a dire : il y a deux points, mais, simplement, I’un est fictif, ou I’un est imaginaire.
Vous montez encore. La droite sort du cercle et ne coupe plus... et ne coupe plus rien : vous
continuerez a dire qu’il y a deux points fictifs, vous aurez établi une série de continuité entre cas
hétérogenes, a savoir : trois cas hétérogenes, le cas ou votre droite coupe effectivement le cercle
en deux points, le cas ou votre droite est une tangente, et, troisiéme cas, le cas ou votre droite est
extérieure au cercle. Vous me direz : quel intérét d’introduire ces points imaginaires... ? Ah, si,
je ne vous le dirai [86 :00] pas, parce que vous devez sentir que ¢a a un intérét colossal, du point
de vue de la géométrie, que ¢a entraine une nouvelle conception de la géométrie.

Si j’essaie de résumer, 1a, a ce niveau, ’exemple devient tres simple... Oui, il devient... je
dirais : dans les deux cas, aussi bien dans la conception, dans la premiére conception que dans la
seconde conception, c’est-a-dire du coté de la géométrie analytique, Descartes, du coté de la
géomeétrie projective constructive, Monge, Poncelet, Desargues etc..., dans les deux cas vous
dépassez... — sinon il n’y aurait pas de science — dans les deux cas, vous dépassez les conditions
de la représentation spatiale, c’est-a-dire vous dépassez la simple intuition. Ca, ¢’est commun
aux deux. C’est par 1a que les deux sont de la science.

Mais, dans un cas, [87 :00] vous dépassez la représentation spatiale ou I’intuition vers une
puissance d’abstraction de plus en plus consistante, ou vers une puissance symbolique. Dans
’autre cas, je dirais, c’est tout différent — vous allez comprendre — vous le dépassez vers une
trans-intuition, c’est-a-dire vous développez une espece de... d’espace entre les cas. Dans un cas,
je dirais, vous faites une conjugaison, dans I’autre cas vous établissez une connexion. [Pause]
Vous vous élevez vers une espece de... quoi ? Intuition trans-spatiale [88 :00] ou trans-intuition.
Vous ne dépassez pas I’espace vers une puissance de symbole ; vous établissez des connecteurs



20

d’espace. Vous déroulez un espace commun aux trois cas : la ligne qui coupe, la ligne tangente,
la ligne extérieure au cercle.

Je dirais que mon second exemple recoupe mon premier : j’appellerai conception, si vous voulez,
« déductive » ou « théorématique » la conception qui dépasse la représentation spatiale vers la
puissance d’abstr... vers la puissance symbolique, et j’appellerai « problématique » la
conception Desargues, Pascal, Monge... Poncelet, qui dépasse [89 :00] la représentation spatiale
vers une trans-intuition ou vers une intuition trans-spatiale. Et, que les deux se mélangent...
C’est possible que, a un certain niveau, les deux se mélangent, mais chaque fois il y a des
tensions.

Je prends un seul exemple parce que je me le rappelle, 14, c’est que... Poncelet a toute une
polémique avec, précisément, un descendant... et un créateur, mais un descendant de la
géométrie analytique, un type qui... poussait I’analyse a un niveau beaucoup plus... loin, et... et
qui lui... et qui est son contemporain, un mathématicien qui s’appelait [ Augustin-Louis] Cauchy.
Et I’espece de tension Cauchy-Poncelet renouvelle, si vous voulez, dans des conditions
complétement autres historiquement, renouvelle la méme opposition que celle qu’on vient de
voir chez les Grecs, 1a, entre un courant euclidien et un courant archimédien. Bien... [90 :00]

Je dis : troisiéme exemple, dans les mathématiques modernes. Premiére voie : la formation d’une
puissance axiomatique, [ Pause] une puissance axiomatique qui consiste a dépasser la
représentation spatiale vers un symbolisme de plus en plus... comment dire... abstrait, au sens
d’une symbolique des éléments quelconques ; et, d’autre part, le courant problématiste ou
intuitionniste dont on a tort — vous voyez ce que je veux dire — on a tort de s’en faire une
conception... lorsque ¢a arrive, parce que je crois qu’il y a des historiens des mathématiques qui
présentent les choses comme ¢a, comme si mon second courant, 1, était en [91 :00] régression
simplement. Mais, en fait, ce n’est pas du tout un courant qui réclame simplement les droits de la
représentation spatiale et qui dit « ah ben non... »... On présente trés souvent les anti-
axiomaticiens comme des gens qui, simplement, disent : ah, mais la représentation spatiale, on ne
peut pas s’en passer et I’axiomatique a tort. Et je crois que ce n’est pas ¢a du tout. Ils sont
beaucoup plus... le second courant, il est... il est aussi intéressant que le premier ; il n’est pas du
tout en train de... de... de... de dire : ah, il faut garder de la représentation spatiale. Il dépasse la
représentation spatiale non moins que I’autre. Archimede dépasse la représentation spatiale, mais
il le fait par une méthode des limites ou de I’exhaustion, c¢’est-a-dire les métamorphoses de
figures et les passages a la limite. Poncelet, il le fait avec son axiome de continuité. C’est bizarre,
d’ailleurs qu’on appelle ¢a « axiome de continuité », « axiome » . Il faudrait retirer le mot

« axiome », ce n’est évidemment pas un axiome de continuité, c’est une condition de... [92 :00]
c’est une condition de problémes, hein. Ce n’est pas du tout un axiome... On peut le traiter
comme un axiome, a ce moment-la, c’est un mixte, c¢’est un mélange. Vous voyez, donc, je
dirais : il ne dépasse pas moins que les autres les conditions de la représentation spatiale, mais,
au lieu de la dépasser vers un symbolisme, a la limite un symbolisme de 1’objet... [Fin de la
cassette] [1 :32 :23]

Partie 3



21

... 1ls vont établir une continuité entre les trois cas discontinus, par exemple dans le cas de
Poncelet, vous voyez, la ligne qui coupe le cercle, la ligne tangente, la ligne extérieure au cercle.
Donc, entre ces trois cas, ils font couler ou ils font passer une espéce de ligne commune, une
ligne fictive... bon. Mais, chez eux, ce n’est pas la puissance du symbole, c’est la fiction d’un
entre-deux. [Pause] [93 :00]

Donc si je résume je dirais : nous sommes en droit a partir de 1a, de considérer pas encore bien
stirement, mais de ... mieux considérer notre hypothese que trois concepts doivent étre
distingués : encore une fois celui des conjonctions topiques, celui des conjugaisons généralisées,
et celui des connexions, des connexions, j’appellerais ¢a presque, a la limite, des connexions
créatrices, ou des connexions anticipatrices. Ce sera un monde différent, connexions
anticipatrices, et elles ne procéderaient pas par axiomatique : elles procéderaient par calcul des
prob... des problemes.

D’ou I’'importance que, dans 1’école dite intuitionniste ou constructionniste, I’importance dans
cette école, de... [Pause] [94 :00] ce qu’ils appellent précisément un calcul des problemes. Le
livre de Bouligand que je citais, Le déclin des absolus mathématico-logiques, la thése, toute la
theése est celle-ci, avec des exemples tres riches, tres variés : qu’il y aurait en mathématiques
deux éléments irréductibles, I'un que Bouligand appelle "élément de la syntheése globale", et
I’autre qu’il appelle "I’¢lément probléme". Et sans doute, il montre qu’un probléme ne peut étre
résolu que par les catégories de la synthese globale, mais inversement, il montre, que la cat... les
catégories de la synthese globale ne peuvent procéder, ne peuvent fonctionner, que grace a des
germes d’¢éléments problématiques agissant comme des especes de cristaux la-dedans, agissant
comme des virus, la-dedans.

Et je crois que, lorsqu’il analyse -- c’est 1a la force de ce livre -- lorsqu’il analyse des cas tres
concrets, méme si on comprend pas, il y en a qu’on comprend, [95 :00] donc... il montre trés
bien, il recueille trés bien cette tradition, il ne parle pas du tout des problémes que... j’ai
envisagés historiquement, mais il est comme 1’état de la premiére moiti¢ du XXeéme siecle, il est
un tres, trés bon représentant, de cette mathématique des événements, ¢’est-a-dire de cette
mathématique problématique. Il y a eu un moment, tout un... tout un courant de profs de maths,
anti-axiomati... anti-axiomaticiens, qui essayaient de faire un enseignement de... en gros, on
peut dire ’axiomatique a gagné dans 1’enseignement des mathématiques actuellement, méme
dans les petites classes... c’est tantot de la logique formelle, c’est tant6t...le... la formalisation,
tantot I’axiomatique qui a gagné. Si vous ouvrez un livre méme de sixieéme, de... de cinquiéme,
de quatriéme, de... de mathématiques.

Or il y avait tout un courant qui disait : non, non, il ne faut pas aller dans ce sens-1a. [96 :00] Il
faut aller ... faut aller dans une conception vraiment problématique, a savoir, au contraire, tout...
tout faire basculer, faire un enseignement des mathématiques avant tout fondé non pas sur les
axiomes. ... c’est tres rigolo, je ne sais pas si... si... il faudrait que vous ayez des petits fréres ou
des..., mais enfin, beaucoup d’entre vous ont vu, ces livres... et puis, apres tout, je suis béte...
vous n’avez pas de mon age... donc vous-mémes vous étes... vous avez peut-&tre été...
enseignés avec cette méthode extrémement axiomatisée, ... en géométrie et en... et en
arithmétique. On commence en effet par la théorie des ensembles... Je ne dis pas du tout que ce



22

soit mal : c’est... c’est... ¢a fait bizarre... Moi, je suis d’une génération ou ce n’était ni I’'un ni
I’autre. Alors, ce n’était pas mieux, hein. C’était autre chose, c’était vraiment la vielle pédagogie.

Mais, ces profs auxquels je pense, ces profs de mathématiques, tout a fait du lycée, c’était des
trés bons mathématiciens, mais réclamaient une toute autre conception : ¢’est ¢a qui m’intéresse,
[97 :00] qui était vraiment la construction des problémes, parce qu’ils disaient : il n’y a qu’au
niveau des problémes qu’on peut convier les éléves a une espece d’activité sans que ¢a devienne
un pur et simple bordel, a savoir, on leur fait construire un probléme, et a ce moment-1a, tiens,
est-ce que tout ne se retrouverait pas ? Parce que tout probleme n’a pas... quoi ? Je veux dire —
pour nouer tout ce qu’on..., toutes ces remarques dispersées — un probléme, un probléme quoi ?
Vous ne direz jamais d’un probléme qu’il est vrai ou qu’il est faux. Ce qui est vrai ou faux, c’est
une solution, c’est une démonstration. C’est la démonstration d’un théoréme. Un probleme, ce
n’est pas vrai ou faux. Si : on voit bien ce qu’on appelle un faux probléme, c’est... c’est un
probléme ou il y a une faute. Ca arrive dans les concours tout le temps, on donne de faux
problémes. Oui, faux problémes. Ah, il y a une faute, il y a une donnée qui manque, donc c’est
un faux probléme. Mais, sinon, un probléme, il n’est ni vrai ni faux en tant que [98 :00]
probleme.

Seulement voila, un probléme, il a un sens ou il n’en a pas. Il y a des problémes qui n’ont pas de
sens. Et, 1a encore, ¢a ne fait qu'un avec la connerie, ¢a. ... La bétise, ¢a consiste
perpétuellement a poser des problémes qui n’ont aucun sens. Or, 13, ce n’est pas le domaine du
vrai et du faux, c’est le d... le domaine du sens et du non-sens. Si bien qu’on retrouverait nos
histoires. Bon, alors, faire surgir des événements mathématiques, ¢a, ¢’est une autre conception
que I’axiomatisation, ou au contraire, I’axiomatisation, on fait découler des propriétés
nécessaires a partir d’un systéme d’axiomes. Voila, alors je reprends ..., pour conclure,
brievement... Quelle heure il est ?

Un étudiant : [Inaudible]

Deleuze : Quoi ? [99 :00] Midi vingt, mon dieu Vous n’en pouvez plus ! [Rires]. C’était... Bon,
alors je termine trés rapidement. Je dis... Bon, qu’est-ce que... ? Au point ou on est, on a au
moins... fait cette longue, longue parenthese, qui nous amene a quoi ? Alors je reviens vraiment
a ma question concernant I’Etat et la politique, puisque c’est la-dessus que je voudrais finir, cette
premicre série de recherches cette année.

Ben, voila. Ma question, elle s’est un peu précisée, c’est : quel est notre intérét a nous, si nous
essayons de traiter la situation actuelle comme une axiomatique, dans les conditions que je viens
de dire : ’axiomatique, ce n’est pas du tout un savoir mécanique, ce n’est pas du tout un truc
sans expérimentation, ce n’est pas du tout ... une méthode infaillible, ce n’est pas... Mais, les
données de la situation actuelle comme [100 :00] entrant dans une axiomatique, qu’est-ce qui
arrive ?

Comment, a ce moment-1a, les problémes politiques se posent-ils ? Qu’est-ce que ¢a veut dire,
traiter la situation actuelle comme une axiomatique ? Ca veut dire deux choses : et que nous
aurions des raisons d’assimiler le capitalisme a une axiomatique, et aussi que nous aurions des
raisons... je veux dire, assimiler -- premier point -- assimiler a... le capitalisme a une



23

axiomatique, je n’ai plus a le faire, parce que j’estime que ce qu’on a fait précédemment. Toutes
nos définitions du capitalisme, consistaient a dire : oui, le capitalisme, il surgit lorsque les
conjonctions topiques sont débordées, au profit d’une conjugaison généralisée, au profit d’une
conjugaison généralisée de deux flux : le flux de richesse, devenu indépendant, [101 :00] le flux
de travail devenu « libre », libre entre guillemets puisque, ... [/ ne termine pas] Or, c’est cette
conjugaison ou rencontres des flux décodés qui constitue le capital en tant que subjectivité.

Donc, bon, on a des raisons de considérer le capitalisme comme une axiomatique sociale. La
conséquence immeédiate, c’est que les problémes politiques ne se posent que tres partiellement
dans le cadre des pays et des Etats, que les problémes politiques, immédiatement, se posent
fondamentalement, toujours — sans qu’il y ait 1a une sorte de réflexion fondamentale, au
contraire, ¢a se fait tout seul — se posent immédiatement dans un cadre mondial, hein, dans le
cadre d’un systeme mondial, au point qu’il est tres, tres difficile de parler de ce qui se passe dans
un pays sans tenir compte — et ¢ca n’implique encore une fois aucun [102 :00] savoir spécial —
sans tenir compte de I’ensemble d’une situation mondiale qui distribue les données. Troisiéme
point : ce qui revient a dire, les Etats et les pays sont finalement analogues, mettons, a des
modeles de réalisation par rapport a I’axiomatique du capital. [Pause]

Et enfin, [ Pause] en dernier point, nous constatons évidemment que cette situation est tout a
fait... désespérante pour nous. Du moins elle ne le serait que si nous nous faisions de
I’axiomatique 1’idée, précisément, d’une espéce de puissance infaillible. [103 :00]
Heureusement, nous avons pris nos précautions. Il y a plein de choses qui fuient sous les mailles
d’une axiomatique ; il y a plein de choses qui foutent le camp, il y a plein de choses qui... qui ne
se laissent pas axiomatiser, et qui continuent a couler, a travers les mailles de 1’axiomatique, et
c’est de ¢a qu’on a appelé le monde des connexions ou le calcul des problémes-événements,
événements comme irréductibles a 1’ordre axiomatique en méme temps qu’ils ne cessent de se
produire dans cet ordre.

La question serait donc : est-ce qu’on a de quoi se consoler avec ¢a ? Et quels seraient les
problémes, ou événements, quelles seraient les connexions qui travaillent I’axiomatique
mondiale actuellement, de telle maniére qu’il y ait, par ci par 1a, des sources d’espoir ? Probléme
urgent pour nous, hein ? [104 :00] Bon. [Pause] Or je rappelle -- comme ¢a, je retomberai
exactement au point ou je voudrais qu’on commence la prochaine fois -- je rappelle que, en effet,
si je reviens au theme mathématique de 1’axiomatique... Voila : nous nous trouvons devant un
certain nombre de problémes liés a une axiomatique.’

Dong, 1a, la comparaison axiomatique-situation mondiale ne vaut que si nous retrouvons quelque
chose de semblable a I’ensemble de ces problémes, au niveau de la situation mondiale. Je dirais :
le premier probléme, c’est celui de, dans une axiomatique, on peut ajouter jusqu’a un certain
point, et jusqu’a un certain point, retirer des axiomes. C’est le probléme de I’addition et du
retrait. Une comparaison de I’axiomatique avec la situation mondiale ne vaut que si [105 :00]
nous sommes capables de découvrir a I’ceuvre, en acte, ce processus d’addition et de retrait des
axiomes, au niveau du capitalisme. Est-ce qu’il y a bien une addition et un retrait des axiomes ?
Des axiomes du capital ? Premier probléme.



24

Deuxiéme probléme, je dirais : ce n’est plus celui de I’adjonction et de la soustraction, du retrait
et de 1’addition, c’est celui de la saturation. Une axiomatique est dite saturée quand, justement,
on ne peut plus rien lui ajouter. Or, a mon avis, quoique ¢a ne se voit pas forcément, s’il y a un
auteur qui a traité, qui a su nous montrer de quelle maniére le capitalisme fonctionnait comme
une axiomatique, c’est Marx. Et c’est Marx pas n’importe ou, ¢’est Marx dans un chapitre trés
beau, [106 :00] trés important du Capital, qui est le chapitre sur la baisse tendancielle du taux de
profit.® Et la thése de Marx, que nous aurons a voir -- mais je voudrais bien que certains d’entre
vous la voient ou la revoient d’ici la semaine prochaine -- la thése de Marx, en gros, est que le
capitalisme ne cesse d’affronter des limites -- il y a I’idée de /imites du capital, a chaque moment
-- ne cesse d’affronter des limites, mais que ces limites lui sont immanentes.

C’est une these tres complexe, tres belle mais trés complexe. Vous voyez, elle est faite de
plusieurs propositions qui s’articulent : le capitalisme ne cesse d’affronter des limites ;
deuxiémement : ces limites lui sont fondamentalement, essentiellement immanentes ; troisiéme
point : si bien qu’il ne cesse de s’y heurter, et, en méme temps, de les déplacer, c’est-a-dire, de
les repousser [107 :00] plus loin... et, plus loin, il va s’y heurter a nouveau, il va les repousser,
les déplacer plus loin. C’est cette thése des limites en tant qu’immanentes et non pas obstacles
extérieurs, qui en ferait des limites absolues ; en d’autres termes, c’est lui qui engendre ses
propres limites, et qui, des lors, s’y heurte, et qui les déplace. Cette thése fondamentale, je crois,
pose le probléme de la saturation de ce qu’on pourrait appeler : la saturation du systéme a tel ou
tel moment.

Troisiémement, troisiéme probléme : les Etats et les pays... les Etats et les pays, les Etats-
nations, peuvent d’une certaine manicre étre considérés comme des modéeles de réalisation de
cette axiomatique du capital. [Pause] [108 :00] En ce sens, quel est le statut des modéles de
réalisation ? Quelle est la mesure de leur indépendance par rapport a la situation mondiale, par
rapport a I’axiomatique elle-méme ? Quelle est la mesure de leur dépendance, etc. ? C’est un
autre probléme, que celui de la saturation du systéme.

Quatriéme... Je ne sais plus... oui ? Quatre, c’est quatre, ¢a ? Petit quatre... Quatre, ouais. Oh
ben, on verra apres, hein ? Il y en a trop, hein ? Il y en a trop, mais bon.... On commencera par-
1a, la prochaine fois. Alors essayez de relire... ce chapitre de Marx, hein ? [Fin de la séance]
[1:48:57]

Notes

! Deleuze considére Alois Riegl lors de la séance 5 sur la Peinture, le 12 mai 1981.

2 Deleuze se référe aux textes de Henri Maldiney sur Cézanne lors de deux séances sur Spinoza, le 13 janvier et le
31 mars 1981.

3 Deleuze attribue ce terme, « automate spirituel », a Spinoza lors de la séance sur la variation continue, le 24
janvier 1978. Il revient a ce terme a plusieurs reprises : dans la premiéere séance dans le séminaire sur Leibniz, celui
qui suit ce séminaire sur I’Appareil d’Etat, le 15 avril 1980 ; et dans cing séances de la quatriéme année sur le
cinéma et la philosophie : le 30 octobre 1984, le 6 novembre 1984, le 8 janvier 1985, le 23 avril 1985, et le 4 juin
1985.



25

* Georges Bouligand et Jean Desgranges, Le déclin des absolus mathématico-logiques (Paris : SEDES, 1949).

5 Sur Girard Desargues et ses travaux aussi bien que sur les sections coniques, voir le deuxiéme séminaire sur
Leibniz, notamment les séances du 18 novembre 1986 et celle du 3 mars 1987, aussi bien que Le Pli. Leibniz et le
baroque (Paris : Minuit, 1987) pp. 28-30. Quant aux (Euvres de Desargues, plusieurs éditions modernes existent de
ce texte ; il sagit d’'un ouvrage édité par Noél Germinal Poudra, publié en 1864.

5 Le titre semble étre légérement différent de celui que Deleuze cite : Brouillon Project d’une atteinte aux
evenemens du rencontre d’une cone avec un plan. Voir I'étude de Jan P. Hogendijk, «Desargues’ Brouillon Project
and the Conics of Apollonius”, Centaurus vol. 34 (1991), pp. 1-43, http://www.jphogendijk.nl/publ/Desargues2.pdf.

7 Comme on voit dans la séance précédente, sur I'axiomatique et les quatre problémes détaillés par Deleuze, voir
le plateau 13 (sur I'appareil de capture), « Proposition Xlll. L’Axiomatique et situation actuelle, » Mille plateaux, pp.
575-590. [« Axiomatics and the present day situation ATP 460-473]

8 |l s’agit sans doute du Capital, livre Ill, part lll, chapitres 13-15.



