
1 

 

 

Gilles Deleuze 

Séminaire du 26 février 1980 

Appareils de Capture et Machines de Guerre 

St. Denis, Séance 09 

Transcription : Annabelle Dufourcq (avec le soutien du College of Liberal Arts, Purdue 

University), transcription augmentée, Charles J. Stivale 

Partie 1 

D’autre part… nous allons bientôt… nous allons bientôt avoir fini la première partie de notre 

travail, hein ? Alors je fais très vivement appel à vous, à un certain nombre d’entre vous, parce 

que, moi, je concevrais la fin de l’année, la seconde partie… sous forme de : moi, me mettant un 

peu à votre disposition, c’est-à-dire faisant des choses séparées en fonction de l’état du travail de 

certains d’entre vous… Que ce soit des précisions… par exemple, vous pouvez très bien me 

demander… d’après votre travail à vous, de faire une séance sur un auteur ou bien sur… un 

sujet… Tout ça, on ferait des choses très… découpées, hein ? Alors, c’est à vous de voir.  

Alors, il y en a déjà quelques-uns qui m’ont demandé de faire… mais, là, ça me paraît plus gros, 

c’est-à-dire c’est si… de faire quelque chose qui serait comme une espèce [1 :00] de… comme 

une présentation d’un très grand philosophe, mais un philosophe très difficile qui s’appelle 

Leibniz. Alors je pourrais, en effet, à moins qu’il y ait… mais… si vous avez, vous, des sujets 

que… dont vous aimeriez… – à charge pour moi de dire « je peux » ou « je ne peux pas », 

évidemment – si vous avez des sujets ou des problèmes liés à vos propres travaux, on peut, hein, 

on peut voir. Donc réfléchissez-y d’ici la prochaine fois et l’autre fois, à moins qu’il y ait déjà 

des… 

Ou bien… comme… je pense, mais, là, ça dépend beaucoup de vous aussi, il y en a un certain 

nombre ici qui… qui travaillent avec moi depuis… longtemps, depuis beaucoup d’années, et tout 

ce qu’on a fait depuis quatre ou cinq ans, je crois que ce sont quand même des choses très 

diverses, mais c’est des choses qui [2 :00] tournent autour des mêmes notions. Alors il peut y 

avoir utilité de reprendre certaines notions sur lesquelles on a travaillé depuis plusieurs années… 

Enfin tout est possible, c’est à vous de… vous me direz, ou dès maintenant, ou la prochaine fois, 

ou l’autre fois encore. Sinon, je ferai quelque chose sur Leibniz s’il n’y a pas de… demande 

spéciale.  

Un étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : Lichtenberg ? Ce n’est pas gros, hein… 

L’étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : Si, mais … ce pour quoi il est connu… 



2 

 

 

L’étudiant: [Inaudible] ça m’a illuminé ! 

Deleuze : ouais, ouais, ouais… ça je ne peux pas. Je ne connais pas assez. Ouais, c’est… 

Un autre étudiant : [Inaudible] Jakob Böhme ? 

Deleuze : Ouais… je suis imprudent parce que je ne me vois pas en faire quelque chose sur 

Böhme, j’en serais incapable… [3 :00] ouais. Enfin on ne sait jamais, oui… Ouais, ouais.  

Un autre étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : [Alois] Riegl, oui.1 Oui, oui, oui, oui. Mais, ça, on y reviendra peut-être un tout petit 

peu sur… 

L’étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : oui, oui ! oh ben, oui. Oui, oui, oui, oui, oui… oui. Ça, on pourra, oui, [Henri] 

Maldiney, oui.2 Oui…  

L’étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : Bon ! Voilà. Je voudrais que vous acceptiez toujours cette convention sur laquelle nous 

étions restés il y a quinze jours [à vrai dire, trois semaines] : j’essaie… On oublie vraiment le 

point où on en est dans notre analyse de l’Etat. Et je fais une très longue parenthèse qui consiste 

à demander : [4 :00] qu’est-ce que c’est au juste qu’une axiomatique ? Je dis : c’est une longue 

parenthèse puisqu’une axiomatique, ça n’a rien à voir avec le problème de l’Etat. Une 

axiomatique, c’est un certain type de système ou de discours propre aux… aux mathématiques. 

Bon. … Juste… juste ce point, vous n’oubliez pas que l’hypothèse qui nous fait passer par ce 

détour, c’est l’hypothèse d’après laquelle il ne serait pas inexact – je ne m’avance pas plus, c’est-

à-dire je pèse relativement mes mots, je mets des conditionnels – il ne serait pas inexact de traiter 

la situation politique dite moderne comme une axiomatique.  

Donc… mais… provisoirement nous oublions ce souci qui rattache ce thème à notre sujet. Et 

nous considérons [5 :00] pour soi-même, pour elle-même, la question : mais qu’est-ce que c’est 

qu’une axiomatique ? D’abord parce que ça peut toujours servir, mais surtout parce que… ça me 

paraît poser beaucoup de problèmes pour comprendre même, non seulement ce qu’est la science, 

mais ce qu’on peut appeler « une politique de la science ». Et, la dernière fois, j’avais juste pris 

un exemple extrêmement simple pour essayer de vous faire sentir ce que c’était qu’une 

axiomatique. Et je rappelle cet exemple, parce que, si vous ne l’avez pas un peu… mais… je le 

rappelle en schématisant encore plus, cet exemple que j’avais déjà moi-même simplifié, je le 

simplifie encore plus en disant : voilà un exemple d’axiomatique. [Pause]  

Vous définissez [6 :00] une relation purement fonctionnelle entre éléments quelconques. 

Eléments quelconques, ça veut dire quoi ? Ça veut dire : vous ne spécifiez pas la nature des 

éléments que vous considérez, vous déterminez une relation fonctionnelle entre éléments 



3 

 

 

quelconques en tant que quelconques. Vous allez me dire : c’est très bizarre, ça, quoi. Qu’est-ce 

que ça veut dire ? 

Prenons la forme symbolique xRy. xRy, grand R est la relation fonctionnelle entre deux éléments 

quelconques en tant que quelconques, x et y. Vous me direz : avec ça, on ne va pas loin. Vous 

déterminez… [7 :00] – on laisse de [côté] pourquoi vous déterminez… comment vous 

déterminez… on va voir, ça, tout à l’heure – et je suppose que nous déterminions des axiomes, 

des axiomes qui vont correspondre à la relation fonctionnelle xRy, x Relation y. Premier axiome 

que vous déterminez -- je n’en prends que deux, vraiment, pour rester au plus simple, hein --, 

eRx = xRe = x. [8 :00] eRx = xRe = x. Voilà, vous traitez cette proposition, cette équation 

comme un axiome, c’est-à-dire comme une proposition première qui ne dérive d’aucune autre.  

Deuxième axiome : xRx’ = x’Rx = e. Bon. Pourquoi est-ce un deuxième axiome ? Parce que 

cette seconde proposition [9 :00] est supposée ne pas pouvoir être démontrée à partir de la 

première. Elle introduit quelque chose d’irréductiblement nouveau. Si je me trouve devant une 

proposition qui peut être démontrée à partir des axiomes précédemment déterminés, je dirai que 

c’est non pas un axiome mais un théorème. Donc un ensemble d’axiomes est un ensemble de 

propositions indépendantes qui ne supposent rien d’autre et dont les théorèmes découleront.  

Je reprends mes deux axiomes. Qu’est-ce que c’est que ça ? Ben, une axiomatique renvoie… et 

c’est la seconde notion essentielle – la première notion essentielle, [10 :00] c’est l’idée de 

relation uniquement fonctionnelle entre éléments quelconques en tant que quelconques – la 

deuxième notion fondamentale d’une axiomatique, c’est celle, on l’avait vu, de modèle de 

réalisation. On dira qu’une axiomatique, comme ensemble de relations fonctionnelles entre 

éléments quelconques en tant que quelconques, renvoie à des domaines, à des modèles de 

réalisation dans lesquels elle s’effectue. Qu’est-ce que ça veut dire qu’elle s’y effectue ? Cela 

veut dire que, dans ces domaines, dans ces modèles de réalisation, les éléments prennent une 

nature qualifiée. Les éléments quelconques prennent une nature qualifiée. [11 :00] Une 

axiomatique, dès lors, là, si on faisait une axiomatique de l’axiomatique, je crois qu’il ne serait 

pas difficile de démontrer – ce serait un théorème – qu’une axiomatique comprend 

nécessairement plusieurs modèles de réalisation, ne serait-ce que des modèles de réalisation 

possibles ou virtuels, au point que serait contradictoire la notion d’une axiomatique n’ayant 

qu’un seul modèle de réalisation… modèle de réalisation.  

Mais, bon… Je dis : une axiomatique a des modèles de réalisation, prenons toujours dans 

l’exemple, là, l’exemple minimum que je viens d’utiliser : l’axiomatique que je viens de définir, 

avec deux axiomes, avec deux axiomes ; en m’en tenant, en m’en tenant à deux axiomes, 

[12 :00] cette axiomatique a un premier modèle de réalisation, qui est quoi ? Qui est le 

domaine…, ou plutôt non, pas le domaine, qui est l’addition, l’addition des nombres réels. En 

quoi ? Je relis mon premier axiome : il y a un élément e tel que, pour tout élément x, on ait : eRx 

= xRe = x. Dans le cas de l’addition des nombres réels, cet élément e, c’est zéro. [Pause] Vous 

pouvez écrire [13 :00] en effet : 0 + (addition des nombres réels), ça vous donnera, dans le 

modèle de réalisation « addition des nombres réels », ça vous donnera : 0+x = x+0 = x. Essayez 

pour la division, la multiplication, ce n’est pas comme ça. Donc ça vous a permis de circonscrire 

l’addition des nombres réels. Deuxième axiome : pour tout élément x, il existe un élément x’ tel 



4 

 

 

que xRx’ = x’Rx = e. Pour l’addition des nombres réels, x’, c’est le nombre négatif, -x. [Pause] 

[14 :00] Bien.  

Mais alors pourquoi avoir cherché… une axiomatique ? On a cherché une axiomatique 

précisément parce que l’addition des nombres réels n’épuise pas la relation fonctionnelle. Il y 

aura, virtuellement ou réellement, il y aura d’autres modèles de réalisation. J’avais donné un 

autre modèle de réalisation de cette axiomatique à deux axiomes, à savoir la composition des 

déplacements dans l’espace, dans l’espace euclidien à trois dimensions, ce qui, en soi, est un 

ensemble tout à fait différent de l’addition des nombres réels. [15 :00] Et, cette fois-ci, mon 

premier axiome ne sera plus effectué par e=0, mais, dans le cas de la composition des 

déplacements dans l’espace, mon premier axiome sera effectué par : e égale ce que l’on appelle, 

justement, dans ce modèle de réalisation, « le déplacement identique », c’est-à-dire le 

déplacement qui laisse fixe chaque point de l’espace. Et, deuxième axiome, x’ ne sera plus 

effectué par le nombre négatif, mais par ce qu’on appelle, dans ce modèle de réalisation, dans ce 

second modèle de réalisation, par ce qu’on appelle « le déplacement inverse ».  

Du coup, si j’ai redéveloppé cet exemple, c’est pour une raison très simple, c’est qu’il me semble 

que l’on voit, à partir d’un exemple aussi simplifié, [16 :00] ce qu’il y a d’extraordinairement 

original dans une axiomatique. Je dirais qu’elle… [Deleuze ne termine pas] Vous voyez que, en 

effet, l’axiomatique en elle-même ne comprend que des relations fonctionnelles entre éléments 

quelconques en tant que quelconques. Vous comprenez, notre objet ce n’est pas de faire des 

mathématiques là ; c’est vraiment avoir ce minimum qui nous permet de… de comprendre ce 

qu’ils ont voulu faire, les… les gens qui ont fait de l’axiomatique. L’axiomatique elle-même ne 

comprend que ça : relations fonctionnelles entre éléments quelconques en tant que quelconques. 

Il ne faut même pas demander de quoi… de quoi une axiomatique parle : la question n’a pas de 

sens puisqu’elle parle d’éléments quelconques en tant que quelconques, et elle définit des 

relations fonctionnelles entre ces éléments comme tels.  

Mais alors c’est… c’est important pour quoi ? C’est intéressant pour quoi ? Parce que 

l’axiomatique me paraît vraiment la seule chose… le seul discours qui permette une comparaison 

[17 :00] directe, un affrontement direct, une comparaison directe entre ensembles ou domaines 

hétérogènes en tant qu’hétérogènes. Ce seront les mêmes relations fonctionnelles entre éléments 

quelconques que vous découvrirez dans l’ensemble « addition des nombres réels » et dans 

l’ensemble « composition des…, composition des déplacements dans l’espace euclidien ». Je 

demande : est-ce qu’il y a une autre méthode qui nous… Là je dis beaucoup de bien de 

l’axiomatique, donc pour…, mais on verra que… que… on verra aussi qu’il y a des problèmes, 

hein. Mais, pour le moment, c’est… c’est une méthode assez étonnante qui ne va pas du tout de 

soi. Elle nous donne le moyen – et je ne vois pas d’autre moyen, à première vue… à première 

vue… [18 :00] -- à première vue, on ne voit pas d’autre moyen pour comparer des domaines 

hétérogènes en tant qu’ils sont hétérogènes et les comparer directement, c’est-à-dire sans passer 

par une homogénéisation. Voilà. Alors, ça, il faudrait que vous compreniez, parce que sinon… 

Alors je veux bien, même, tout recommencer, si vous ne comprenez pas, mais… Faudrait, parce 

que, sinon… Il faut que ou bien que vous compreniez, ou bien que vous partiez pour cette fois, 

parce que, sinon, tout… tout dépend de ça, hein. Voilà. Alors réfléchissez bien… Vous 

comprenez ?  



5 

 

 

Quelques étudiants : [Inaudible] 

Deleuze : Très bien, formidable ! 

Une étudiante : [Elle fait référence à l’élément e qui est défini dans l’axiome 1, mais aussi dans 

l’axiome 2, ce qui semble remettre en cause l’indépendance des axiomes de l’axiomatique] 

[19 :00] 

Deleuze : Ce n’est pas qu’ils n’aient pas… Oui, en ce sens, oui ! Oui, oui. Mais l’un ne peut pas 

être déduit de l’autre, c’est là ce que j’appelle l’indépendance…, ou ce qu’on appelle 

l’indépendance des axiomes. En d’autres termes, l’un n’est pas un théorème qui dépend de 

l’autre. Bon.  

Alors si vous avez compris ça, je demande immédiatement, parce que c’est un sujet qui traîne 

dans… un peu dans tout... à la fois dans l’histoire de toutes ces choses et aussi… qui se pose 

directement, et qui, en même temps, ne paraît jamais, enfin chez les auteurs que j’ai lus, ça ne me 

paraît pas… pas convaincant, alors raison de plus pour se dire, pour sauter sur l’occasion, et se 

dire : est-ce qu’on a le moyen d’apporter juste un… un essai de précision là-dedans ? On nous dit 

toujours : attention, quand même, ne confondez pas la formalisation logique et l’axiomatisation. 

[20 :00] Alors, même au niveau historique, ça s’est rencontré, c’est à la même époque que se font 

les grandes axiomatiques avec, entre autres, un très grand mathématicien qui s’appelle [David] 

Hilbert et que se fait une formalisation logique qui recevra le nom de logistique, et dont 

également un grand logicien et grand mathématicien mène et pousse la chose jusque à un point 

inégalé, à savoir [Bertrand] Russell. Or, il suffit de lire, même sans… en comprenant très mal, 

vous comprenez, ne faut pas… ce n’est pas nécessaire de tout comprendre, hein. … Il suffit de 

lire une page de Russell et une page de Hilbert ; on voit bien que, à la lettre, ce n’est pas le même 

monde. La formalisation logique, ce n’est pas du tout la même chose qu’une axiomatique, que 

l’axiomatisation.  

Et tout ce que je voudrais dire, c’est : alors, bon, quelle différence ? [21 :00] Quelle différence ? 

En quoi une axiomatique, telle que je viens d’essayer de la définir et telle que vous l’avez si bien 

compris, se distingue d’une formalisation ? Je dirais, une formalisation, voilà ce que c’est : c’est 

le dégagement et la détermination de relations formelles entre éléments spécifiés d’après tel ou 

tel type. Je retiens chaque mot, hein. Vous voyez au moins, même avant que je me sois expliqué, 

que ce n’est pas la même chose. « Relation fonctionnelle » s’oppose à « relation formelle » ; 

« élément quelconque » de l’axiomatique s’oppose à « éléments spécifiés » de la formalisation. 

Mais, alors, si les éléments sont spécifiés, c’est-à-dire sont définis comme tel ou tel, en quoi y a-

t-il formalisation ? Et qu’est-ce que c’est que des relations formelles [22 :00] par différence avec 

des relations fonctionnelles ?  

C’est là que la notion de type intervient de manière fondamentale et a toujours été présente dans 

les formalisations, bien que… il est notoire que l’auteur particulier d’une théorie qu’on appelle, 

dans le domaine de la logistique, « la théorie des types », soit Russell lui-même, c’est-à-dire que 

cette théorie ait été constituée tardivement. Ça n’empêche pas que, d’une certaine manière, on 

s’en servait avant que ça ait été théorisé. Et la théorie des types, elle consiste à déterminer 

comme condition sous laquelle on peut énoncer des propositions la distinction de : une pluralité 



6 

 

 

de types d’après lesquels les propositions sont susceptibles de s’emboîter les unes dans les 

autres. [23 :00] Quel est, en effet, le principe de la théorie des types ? C’est tout simple, c’est 

que : un ensemble ne se contient pas lui-même comme élément. [Pause]  

Qu’est-ce que ça veut dire « un ensemble ne se contient pas lui-même comme élément » ? Ça 

veut dire une chose très, très simple. Je prends un exemple qui est donné par Russell lui-même. 

Voici la proposition : « Napoléon a toutes les qualités qui font un grand général » ; « Napoléon a 

toutes les qualités qui font un grand général », bien. Russell constate que « avoir toutes les 

qualités qui font un grand général » ne peut jamais [24 :00] être traité comme une des qualités 

nécessaires pour faire un grand général. Si vous définissez… Ou bien, autre exemple donné par 

Russell, si vous définissez « français typique », si vous dites « ah, ça, c’est un français typique », 

« typique » ne fait pas partie des caractères qui permettent de définir un français typique. En 

d’autres termes « typique » et les caractères qui permettent de définir un français typique ne sont 

pas du même type. [Pause]  

Bon. Prenons un exemple, alors, je prépare, là, hein… je prépare mon retour à notre problème. 

J’ai essayé de dire qu’un certain appareil d’Etat, [25 :00] que j’appelais l’appareil archaïque, 

d’une certaine manière reposait sur le surcodage de communautés agricoles. On a vu en quel sens 

ça pouvait être dit, en quel sens c’était discutable, etc. Mais prenons cette proposition : l’appareil 

d’Etat archaïque surcode des communautés agricoles. Je dirai, c’est tout simple, là ; si je fais une 

application très arbitraire de la théorie des types, je dirais : cet appareil d’Etat ne peut pas être 

une communauté agricole. Vous me suivez ?  

Pourquoi la théorie des types fut-elle … fut-elle faite et poussée par Russell -- là je dis vraiment 

les principes élémentaires, mais c’est une théorie prodigieuse, prodigieuse… [26 :00] et très 

amusante… -- pourquoi est-ce que, pourquoi est-ce que Russell a éprouvé le besoin de la 

formaliser ? Pour trouver une solution à ce qu’on appelait les fameux paradoxes logiques. Vous 

savez, les paradoxes du type « je mens ». Vous voyez, hein. La proposition « je mens », est-ce 

qu’elle est vraie ou est-ce qu’elle est fausse ? Ce n’est pas difficile de montrer qu’il est 

impossible qu’elle soit vraie, il est impossible qu’elle soit fausse. La réponse de Russell est toute 

simple : c’est que la proposition « je mens » n’est ni vraie ni fausse. En effet, si elle est vraie, elle 

est fausse et si elle est fausse, elle est vraie, hein ? Bon, enfin, vous savez ça, c’est dans tous 

les… dans tous les journaux pour s’amuser, quoi. Mais ça a beaucoup agité les logisticiens, ces 

choses-là. [27 :00] Eh ben, Russell, la réponse de Russell est très simple : la proposition « je 

mens » n’est ni vraie ni fausse, parce que c’est un non-sens.  

Et je voudrais que vous compreniez, là -- je fais à nouveau une parenthèse dans ma parenthèse… 

-- ce n’est pas par hasard que ce sont les Anglais qui ont trouvé et qui ont tellement poussé aussi 

cet… ce concept de non-sens, là, et qui ont tellement travaillé là-dedans. Et c’est très important 

parce que… si vous voulez, dans l’expérience concrète, moi, il me semble que… on ne peut pas 

faire de philosophie, d’ailleurs, si on ne vit pas cette expérience, mais il y a très peu de choses 

vraies ou fausses … ce n’est pas le vrai et le faux qui comptent. Jamais ce n’est ça qui a compté. 

C’est les jours de fête qu’on rencontre, qu’on bute sur une proposition fausse. C’est très, très rare 

une proposition fausse.  



7 

 

 

Qu’est-ce qui fait notre malheur à tous ? [28 :00] Notre malheur à tous, ce n’est jamais de vivre 

dans le faux, pas du tout… pas du tout. C’est que…, notre malheur à tous, c’est que nous ne 

cessons pas soit de rencontrer, soit – horreur ! - d’émettre nous-mêmes des choses qui sont de 

purs et simples non-sens. Mais c’est merveille, je vous l’assure, c’est un jour de fête le jour où 

vous dites quelque chose de faux. Ce n’est pas ça, sinon on dit des conneries et ce n’est pas la 

même chose, hein, ce n’est pas des erreurs, hein ? Des trucs qui n’ont pas de sens, quoi… Oui, 

pourquoi pas… On ne cesse pas… ah bon… C’est du domaine du « ni vrai ni faux », ça n’a pas 

de sens. Le vrai et le faux, c’est encore ce qui a un sens. Mais c’est rare, rare, vous savez, qu’on 

arrive même à la possibilité du vrai et du faux. [29 :00] Prenez un discours ordinaire ; on ne peut 

pas dire, on ne peut même pas dire : c’est faux. Prenez les livres. Mais il y a énormément de 

livres… on lit ça, mais on se dit vraiment…, c’est évident que la question, ce n’est pas « est-ce 

que c’est vrai ou faux… ce que dit le… le monsieur ? », c’est : « est-ce que ça a le moindre 

sens ? ».  

J’ai toujours été frappé par le problème suivant, pour rejoindre le problème des mathématiciens. 

Les mathématiciens, ce n’est pas des enfants à l’école, hein… Je veux dire : quand des 

mathématiciens ne sont pas d’accord l’un avec l’autre, il n’y en a pas un qui dit à l’autre : tu t’es 

trompé, ce que tu dis est faux. Je veux dire… et c’est ça qui me troublait beaucoup, moi… J’ai 

l’impression que toute la théorie de la [30 :00] vérité… en philosophie classique a toujours posé 

tellement de problèmes en catégories de vrai et de faux, que c’était toujours des situations… 

puériles, invraisemblables, fictives. Dans la théorie classique du vrai et du faux, mais, on nous 

traite comme des enfants à l’école. Là, il y a toujours un instituteur qui peut dire à Toto : non, 

Toto, 2 et 2, ce n’est pas 5. Et vous ne me direz pas que c’est de ça qu’on meurt. Ce n’est pas 

parce que nous disons trop souvent : 2 et 2, c’est 5. On meurt, là, d’un virus beaucoup plus… 

beaucoup plus agressif, à savoir le poids de notre bêtise, et ce n’est pas le poids de nos erreurs, 

pas du tout… pas du tout… C’est le poids de toutes les choses qu’on dit et qu’on [31 :00] pense 

et qui n’ont strictement, mais, aucun sens. D’où la question « qu’est-ce que le non-sens ? », c’est 

une question infiniment plus importante et urgente que la question « qu’est-ce que le faux ? ». Et, 

encore une fois, le faux, ça n’existe pas.  

Or, quand des mathématiciens… Encore une fois, sauf dans des conditions extraordinairement 

abstraites, celles de l’enfant à l’école, celle du monsieur à qui je demande l’heure dans la rue, 

alors, en effet, il peut me dire quelque chose de faux, il peut me dire « il est trois heures » quand 

il est deux heures et demie… bon, ça me fait rater le train, à la rigueur, mais… Ah… un homme 

politique dans ses discours, il nous dit pas des choses fausses ; il fait une opération beaucoup 

plus pernicieuse qui est de manier le non-sens à un point sans égal.  

Bon… Je dis : quand deux mathématiciens se disputent, ça arrive… la science, [32 :00] elle est 

faite de polémiques ; c’est en ce sens, aussi, que c’est de la politique, la science. Quand deux 

mathématiciens se disputent, ce n’est pas la situation d’un instituteur par rapport à un enfant ; ce 

n’est pas l’un qui dit à l’autre : ah, tu as cru que 2 et 2 ça faisait 5. Ah ça, non. L’un dit à 

l’autre ou suggère : très bien ton truc, mais aucun intérêt, c’est-à-dire pas de sens. Aucun… il 

emploie des mots, à ce moment-là, très flous, ça indique bien l’état de la question et que c’est là-

dessus qu’il faudrait réfléchir. Qu’est-ce qu’on veut dire quand on dit « mais cette proposition 

n’a strictement aucun intérêt », « cette proposition n’a aucune importance » ? C’est des trucs qui 

tournent autour du sens et du non-sens. Pas de sens… pas d’importance, pas d’intérêt.  



8 

 

 

Qu’est-ce que c’est que l’intérêt mathématique d’une proposition ? Dans les jurys [33 :00] de 

thèse, par exemple, on voit très bien des types, ils démontrent… ils démontrent des théorèmes, 

hein, on peut toujours inventer des théorèmes si on a la culture mathématique suffisante. Voilà, 

pourquoi pas ? Aucun intérêt ! On peut toujours tenir des propositions d’un type philosophique, 

encore faut-il qu’elles aient un intérêt. Qu’est-ce que c’est que l’intérêt proprement 

philosophique d’une proposition ? Qu’est-ce que c’est que l’intérêt proprement mathématique 

d’une équation ? Il y a des propositions dénuées d’intérêt, c’est-à-dire dénuées de sens. Bien.  

Alors vous voyez où allait la théorie des types, elle consistait à dire : une des formes – en tout 

cas, là, je ne veux pas aller trop loin – une des formes du non-sens, une des formes de ce qui n’a 

pas de sens, donc c’est pire que le faux, c’est ce qui ne peut être ni vrai ni faux. C’est lorsque, 

dans une proposition, on contamine [34 :00] des éléments de proposition de types différents, 

c’est-à-dire on construit un ensemble qui se contient lui-même comme élément. Lorsque je dis 

« je mens », la proposition porte sur elle-même, dans des conditions où elle ne pourrait pas porter 

sur elle-même, donc elle est dénuée de sens. Donc, à ce moment-là, c’est forcé qu’elle ne soit ni 

vraie, ni fausse, puisqu’elle n’a pas de sens.  

Vous voyez, je reviens, alors, à mon thème plus simple : qu’est-ce que c’est qu’une formalisation 

logique ? Je dis, pour reprendre mon exemple, l’appareil d’Etat archaïque surplombe ou surcode 

les communautés agricoles. Donc il est d’un autre type que les communautés agricoles, il n’est 

pas lui-même une communauté agricole. Je dirais : la proposition « l’appareil d’Etat archaïque » 

est d’un autre type que la proposition « les communautés agricoles », [35 :00] exactement 

comme Russell nous disait : la proposition : « Napoléon a toutes les qualités d’un grand 

général » n’est pas du même type que la proposition « untel a telles qualités d’un grand 

général ». Je veux dire : la formalisation – je reprends ma formule ou la définition que je 

proposais – la formalisation logique ou logistique est la détermination de relations formelles 

entre éléments spécifiés d’après le type de proposition qui leur correspond. [Pause] En ce sens, 

la formalisation érige [36 :00] un modèle à réaliser. [Pause] 

Je reviens – mais, là, j’en ai presque fini avec ce… ce … ce… avec ce premier point – je reviens 

à ma définition de l’axiomatique : l’axiomatique détermine des relations uniquement 

fonctionnelles entre éléments quelconques en tant que tels. [Pause] En d’autres termes : elle 

procède plus par le chemin des formalisations qui s’emboîtent d’après les types de propositions, 

mais elle assure une espèce de mise en contact de relations universelles en tant que telles, entre 

éléments quelconques, relations universelles avec des domaines… avec… des... des champs, 

[37 :00] des domaines de réalisation les plus hétérogènes, tandis que dans la formalisation vous 

deviez passer toujours par une homogénéisation au niveau du type supérieur. Les ensembles de 

type 1 ne pouvaient être comparés, du point de vue de la formalisation, ne pouvaient être 

comparés que dans la mesure où ils étaient homogénéisés par un ensemble du type 2. Les 

ensembles de type 2 ne pouvaient être comparés que dans la mesure où ils étaient homogénéisés 

par un ensemble de type 3.  

Alors, là, il me semble que c’est très curieux. On voit bien la nouveauté de la démarche 

axiomatique. Je dirais que, l’axiomatique, c’est précisément les relations fonctionnelles qui 

renvoient à des modèles de réalisation. La formalisation, c’est les relations formelles [38 :00] qui 

constituent des modèles à réaliser. Or, tout ce que j’ai essayé de montrer la dernière fois, c’est 



9 

 

 

que, dans le cas qui nous occupe – là je fais à nouveau une parenthèse – c’est que, dans le cas qui 

nous occupe, on pourrait dire par hypothèse, mais on ne l’a pas encore bien justifié, que, 

contrairement à l’Etat archaïque, l’Etat moderne a cessé d’être un modèle à réaliser, il est devenu 

modèle de réalisation par rapport à une axiomatique. [Pause] Bon. C’est rudement difficile, tout 

ça, mais enfin… Quoi ?  

Un étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : Qu’est-ce qu’il y a ? 

Un étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : Oh ben oui, oh ben ça… comme on va y revenir, ça n’a aucune importance, cela. Non, 

c’est juste… alors, je voudrais… Quoi ? 

Une étudiante : [Inaudible] 

Deleuze : C’est la formalisation, ah ben, oui… La formulation ? Oui, je disais… Oui, je viens 

d’essayer [39 :00] de montrer, très vite, que, si vous voulez, l’Etat archaïque, ce qu’on a appelé 

pendant toute notre recherche précédente, l’Empire archaïque, en tant que surcodage de 

communauté, était, d’une certaine manière, une formalisation. En ce sens, il est bien modèle à 

réaliser. [Pause] Il est modèle transcendant, n’est-ce pas ? Les Etat modernes, on l’avait vu, 

semblent tout à fait différents. Or en quoi sont-ils tout à fait différents ? C’est parce que, cette 

fois-ci, ce n’est plus du tout des modèles à réaliser ; c’est des modèles de réalisation. Vous voyez 

que le mot « modèle » a complètement changé de sens, c’est-à-dire : ce sont les champs 

d’effectuation par rapport à une axiomatique générale qui est quoi ? Qu’on a essayé de 

déterminer comme étant l’axiomatique du capital. [Pause] [40 :00] Mais enfin, là, je devance ce 

qui nous reste à faire. 

Georges Comtesse : Dans l’exemple que tu as donné tout à l’heure d’une définition formelle de 

l’axiomatique, tu [insistes] sur le modèle de réalisation. Mais si tu dis que, dans le modèle de 

réalisation, e = 0, il faut supposer qu’il n’y a qu’une axiomatique, par exemple celle de Hilbert, 

qui énonce la possibilité à la fois du 0 et du successeur de 0. Donc, là, il y a un autre problème. 

Le modèle de realization de la définition formelle de l’axiomatique suppose une axiomatique qui 

rend possible l’assignation d’une série de nombres entiers au modèle de réalisation comme 

remplissage de la définition formelle. Là, il y a un problème… 

Deleuze : A mon avis, pardon, il me semble qu’il y a deux points dans ce que tu dis. Il y a, d’une 

part, l’exigence de, précisément, ce que les axiomaticiens appellent non pas, d’ailleurs, une 

formalisation, mais une méta-mathématique, ça serait rempli par une méta-mathématique, 

l’exigence que tu dis, et, d’autre part, dans l’exemple très juste que tu donnes toi-même, il me 

semble que la nécessité de définir le successeur fait plutôt partie et constitue… elle-même un 

axiome, axiome qui intervient dès l’axiomatique des nombres entiers. 

Comtesse : C’est ça. C’est-à-dire que, avant de dire que [42 :00] [Inaudible] 



10 

 

 

Deleuze : Oui, qu’il faut un axiome de succession. [Comtesse continue à parler, propos quasi-

inaudibles] Complètement d’accord, ça. Complètement d’accord, ça. Il faut un axiome, oui.  

Comtesse : Il faut plusieurs axiomes [Inaudible] 

Deleuze : D’accord. 

Comtesse : Au moins quatre axiomes. 

Deleuze : D’accord, ouais, d’accord. Oh, d’accord !  

Comtesse : Il faut plusieurs axiomes. Hilbert, dans son axiomatique, a au moins quatre axiomes. 

L’importance de Hilbert, c’était que, contrairement à tous les philosophes classiques, Descartes, 

Leibniz et tous les autres avant qui croyaient que la série des nombres entiers était naturelle, il 

faut la fonder axiomatiquement. On n’est pas assuré que, si zéro est un nombre, comme premier 

énoncé axiomatique d’Hilbert, on ait un successeur de zéro. C’est-à-dire : il faut fonder 

axiomatiquement la possibilité [43 :00] d’un successeur.  

Deleuze : Oui, oui, oui. 

Comtesse : Ça, c’est un des plus grands problèmes de l’axiomatique. Mais ça peut jouer à un 

autre niveau : de la conjugaison dans le capitalisme des flux hétérogènes. 

Deleuze : Ah oui ! Oui, oui ! Ah, je vois ce que tu… veux dire, oui. Toi, tu donnerais… c’est 

possible, ça. Je dis juste que tout le monde a compris, je pense, que, dans l’exemple même que 

j’ai cité, m’en tenir à deux axiomes ne signifiait pas du tout que l’axiomatique que je… 

définissais là … se suffisait, était elle-même consistante, hein. La remarque de Comtesse, à 

savoir que ça suppose d’autres axiomes, ça c’est… c’est sûr. Et toi... ah oui, tu… tu replaçais là 

l’histoire d’un axiome de successibilité parce que tu penses qu’il y en aura un usage particulier 

au niveau de… [44 :00] au niveau d’une théorie… du capital ? C’est possible, oui. C’est 

possible. 

Comtesse : On est complètement hanté par l’idée qu’il faut nécessairement un successeur de zéro 

et que zéro est un nombre. Toute la polémique c’est de dire… par exemple [Inaudible] si on 

pense que zéro est un nombre, on ne peut pas [Inaudible] un successeur de zéro, sauf à affirmer 

que… 

Deleuze : Ouais, ouais 

Comtesse : [Inaudible] … absurdité incroyable en mathématiques, que pour qu’il y ait un 

successeur de zéro, il faut énoncer que zéro égale un.  

Deleuze : Ouais… oui, oui, oui, d’accord. Oui, oui. Tout à fait d’accord. [Pause] Ben, alors on 

retrouvera ça, au niveau de la succession, hein, tu diras, oui, bon. Voilà. Vous avez compris ? Je 

continue ou… on arrête ? Vous voulez… vous en avez assez ?  



11 

 

 

Claire Parnet : Non, non on continue.  

Une étudiante : Pourquoi c’est les [45 :00] Anglo-Saxons qui… [Inaudible] 

Deleuze : Ben, pourquoi c’est les Anglais qui ont… ? Ah ben, ils n’ont pas… Non, 

l’axiomatique, ça ne leur a jamais beaucoup plu, aux Anglais. Vous savez, on retrouve là… moi, 

mon rêve que … parce que -- ce n’est pas mon rêve personnel -- je me dis : il y a cette voie dans 

Nietzsche qui n’a jamais été reprise, parce que c’est une voie très dangereuse, il faudrait être 

Nietzsche pour… pour réussir des choses comme ça, cette espèce de typologie des nations. 

Pourquoi tel problème est lié à tel… à tel pays ? Hein. C’est très net en philosophie, mais c’est 

très net aussi en mathématiques, tout ça, c’est très net… Pourquoi tel pays fournit-il… ? Très 

curieux lorsque Nietzsche se met à délirer sur l’esprit anglais, l’esprit allemand, l’esprit français, 

tout ça. Alors pourquoi c’est les Anglais qui… dont l’affaire… un problème, ce n’est jamais… 

ce n’est jamais abstrait. Je crois que les théorèmes c’est abstrait, hein, mais les choses concrètes 

de la pensée, les vrais événements de la pensée, ce n’est jamais abstrait. [46 :00] … ça ne veut 

pas dire non plus que ce soit historique ; il faudrait inventer de tout autres catégories. Mais 

pourquoi les problèmes sont-ils signés ? [Interruption de l’enregistrement] [46 :08] 

Partie 2 

C’est curieux, quand même… Bon… est-ce que…? Je dis bien que c’est follement dangereux, 

c’est-à-dire on risque de tomber dans les pires platitudes… de… en disant : mais… il faudrait 

avoir la méthode pour bien parler de ça. Alors, les Anglais, pourquoi c’est la formalisation, la 

logistique qui les a fascinés, et qu’ils ont eu des génies là-dedans, d’incroyables génies ? Ça me 

paraît évident, là, il faudrait penser à, dans tous les domaines, alors, la vocation de l’Angleterre 

pour penser le non-sens, pour penser le problème du sens et du non-sens. Les Anglais, c’est de 

tout temps des types qui ont dit … finalement je résume, un de leurs apports philosophiques, 

c’est … ils sont assez… ils sont assez drôles, hein, les anglais. On dit toujours : oh pfff… ils ne 

vont pas loin, c’est… Ils rigolent plutôt ; [47 :00] ils rigolent devant la philosophie française, 

allemande, tout ça. Ils disent : c’est bien, mais qu’est-ce que ça veut dire, tout ce… ? Qu’est-ce 

que ça veut dire ? Qu’est-ce que ça veut dire la question « qu’est-ce que ça veut dire ? » ? Chez 

les Anglais, on voit très bien, ils disent : oh, c’est des gens qui nous parlent du vrai et du faux, 

seulement, voilà … ils n’oublient qu’une petite chose, encore une fois, c’est que, le vrai et le 

faux, ça suppose que ce qu’on dit a déjà un sens ; nous, ce qui nous intéresse, c’est : à quelles 

conditions quelque chose a… une proposition a un sens.  

Alors, c’est dans tous les domaines que les Anglais ont perpétuellement été attirés par la question 

du sens et du non-sens. Que vous preniez leur littérature : Pourquoi est-ce que le non-sens est un 

truc qui anime, qui parcourt la littérature anglaise des débuts à la fin ? Pourquoi est-ce que, 

quand vous trouvez une page de non-sens, vous savez que c’est anglais ou américain ? Ou juif ? -

-- Encore que le non-sens juif ne soit pas la même chose, mais enfin … [48 :00] généralement il 

ne sera pas difficile à ce moment-là de montrer que c’est plutôt … Sauf justement Lichtenberg, 

lui… il y a toujours des… des petites exceptions, comme ça. -- Mais pourquoi est-ce que la 

pensée anglaise, américaine est pénétrée par ce problème du sens et du non-sens ? Alors que les 

Français, ils ont toujours été très lourds, très patauds, dans la question du sens et du non-sens. Ils 

ont beau s’efforcer… Ils ont beau s’efforcer de faire les légers, ça ne marche guère, hein. Ça ne 



12 

 

 

marche guère, à côté des non-sens anglais, si vous pensez… même le cinéma, si vous pensez à 

… alors à la fois à ceux qui sont américains et juifs … les [frères] Marx , bon, les Marx comme 

art du non-sens….  

Bon. Que ce soit en littérature de Lewis Carroll à [Edward] Lear à… toute la tradition du non-

sens, bon : est-ce que c’est par hasard, je dis, que leurs philosophes font la même chose en 

philosophie ? C’est-à-dire que Russell, c’est effectivement une espèce de grand Lewis Carroll de 

la philosophie. Bon. Alors, [49 :00] là, il y a des mystères qui nous échappent… Bon… 

pourquoi ? Oh, il y aurait… il y aurait des trucs à trouver, ah ouais. A ce moment-là il faudrait, 

en effet, bien... arriver à bien définir ce que c’est qu’un non-sens. Du coup on comprendrait peut-

être pourquoi ça intéresse particulièrement les Anglais et pourquoi les Français sont toujours 

passés à côté, que les Allemands, c’est encore autre chose, encore autre chose, ce n’est pas… 

[Deleuze ne termine pas la phrase] Ouais, bon, enfin.  

Alors voilà, je voudrais faire une deuxième remarque. Ça, c’est ma première remarque sur 

l’axiomatique. Je voudrais faire une seconde remarque sur l’axiomatique, car elle nous sera, je 

crois, très utile plus tard. A partir de tout ce qu’on vient de dire, on pourrait croire, une 

axiomatique c’est comme une espèce de procédé d’automaticité dans le discours mathématique. 

[50 :00] C’est comme une espèce de construction d’un automate spirituel – « automate spirituel » 

étant une expression célèbre en philosophie – ou, à la limite, même plus, d’une véritable 

automation.3 A la lettre, c’est les règles d’un discours où vous ne savez pas de quoi vous parlez, 

puisque vous énoncez des relations entre des éléments quelconque dont vous ne spécifiez pas la 

nature. Non seulement vous n’avez pas besoin de savoir ce dont vous parlez, mais il est 

recommandé de ne pas savoir ce dont vous parlez.  

Alors, bon, on peut avoir cette impression que -- et ça a été très souvent dit -- l’axiomatique tend 

et même se propose d’expulser non seulement toutes les images au profit d’un pur symbolisme, 

mais toutes les ressources de l’in… de l’intuition, [51 :00] de la construction pour y substituer 

l’énonciation de l’ensemble des axiomes. [Pause] Et, en fait, il suffit de regarder pour bien voir. 

Je veux dire, au point où on en est, on voit très bien que l’axiomatique est inséparable d’un type 

d’expérimentation, sans doute d’un type d’expérimentation très particulier, mais impossible de 

définir en fait l’axiomatique comme l’expulsion de l’expérimentation ; c’est plutôt la constitution 

d’un mode d’expérimentation tout à fait nouveau. Car, j’insiste là-dessus, rien ne me dit 

d’avance, si je fais de l’axiomatique, rien ne me dit d’avance quels axiomes je dois choisir, et 

dans quelle mesure mon axiomatique sera consistante [52 :00] ou non, non-contradictoire, dans 

quelle mesure elle sera saturée ou non. Je vous rappelle qu’une axiomatique est dite saturée 

lorsque je ne peux pas ajouter un axiome aux précédents sans que l’ensemble ne devienne 

contradictoire. Donc il peut y avoir des contradictions dans une axiomatique et des contradictions 

qui, au besoin, ne se voient pas immédiatement, ne se voient qu’au niveau des théorèmes que 

j’en déduis, mais, bien plus, à quel moment mon axiomatique est saturée ?  

Tout ça, c’est vraiment…, il y a une inventivité en axiomatique. Avant de dire du mal de 

l’axiomatique, je crois que il faut… il faut marquer ce qu’il y a d’assez extraordinaire dans… 

dans cette aventure de l’axiomatique. Très difficile de…  il y a une espèce de… oui d’invention, 

de création des axiomes. Là, alors, je reprends complètement ce que vient de dire Comtesse, 

[53 :00] … Si vous proposez une axiomatisation de l’arithmétique, ben… oui, il vous en faudra 



13 

 

 

et puis jusqu’à quel point elle sera contradictoire ou pas, à quel moment elle sera saturée ? Or, ça 

consiste en quoi, cette espèce… ? Donc ce n’est pas du tout un truc où… un mécanisme 

remplacerait, hein. Je crois que c’est, en effet, un mode d’expérimentation qui est lui-même s… 

sujet à des échecs, à des succès. A la limite, je dirais la même chose que pour la formalisation ; il 

y a des axiomatiques qui n’ont aucun sens, qui n’ont aucun intérêt. Alors, bon… [Pause]   

Si bien que on ne peut pas se faire de l’axiomatique l’idée de… d’une espèce de constitution 

d’un savoir automatique infaillible. [54 :00] J’insiste là-dessus parce que, dans notre 

comparaison que nous ferons plus tard, tout à l’heure, entre l’axiomatique et la politique, on ne 

pourra plus tenir comme une objection l’idée que, en politique, on se trompe tout le temps, si en 

axiomatique aussi… ce n’est donc pas la question. Si j’essaie de définir le mot, le niveau de 

l’axiomatique, je dirai quoi ? Alors je reprends les quatre catégories qu’on a… qu’on a 

ébauchées. Les catégories qu’on a ébauchées, je dirais que, finalement, il ne faudrait en dégager 

que trois et bien marquer par commodité que nous ne confondons pas ces trois concepts.  

Le premier concept c’est : les conjonctions topiques entre [55 :00] flux. Vous vous rappelez : ce 

que nous appelions des « conjonctions topiques entre flux », ça, c’est dans le cas où les flux sont 

décodés. C’est les formes sous lesquelles le mouvement des flux est comme arrêté, ligaturé, sous 

telle ou telle forme, et c’est tout le domaine, on avait vu, qu’on avait appelé le « domaine des 

dépendances personnelles ». Il y avait donc des conjonctions topiques.  

Avec le capitalisme, dans notre analyse précédente, on a cru voir qu’on arrivait dans un élément 

très différent. Il ne s’agissait plus…. Il ne s’agissait plus de conjonctions topiques entre flux, il 

s’agissait d’une conjugaison [56 :00] généralisée des flux décodés. [Pause] Et, à ce moment-là, il 

n'y avait plus de rapports de dépendances personnelles entre sujets ; il y avait finalement une 

seule subjectivité, on a vu : la subjectivité du capital. Mais on avait défini, précisément, le 

capitalisme comme la formation de cette conjugaison généralisée qui se distinguait des 

conjonctions topiques.  

Notre question, maintenant, ça pourrait être : est-ce qu’il n’y a pas autre chose, encore ? Pure 

hypothèse, hein, parce que, là, je… je … c’est juste pour avoir mes repères terminologiques. Je 

dirais : oui, il y a peut-être encore autre chose, c’est les connexions de flux, les connexions de 

flux qui ne se rapporteraient… qui ne se ramèneraient ni à des conjonctions topiques, [57 :00] ni 

à une conjugaison généralisée. Pourquoi ? Pourquoi il y aurait besoin de cette notion ?  

C’est ça que je voulais dire avec le caractère expérimentateur de l’axiomatique, c’est que, 

l’axiomatique, c’est encore une manière d’arrêter les flux, dans ce cas les flux de science. C’est 

encore une manière d’arrêter. Pourquoi ? Moi il me semble que c’est frappant dans l’histoire des 

mathématiques, ou dans l’histoire de la physique, puisque la physique a été très axiomatisée. 

L’axiomatique, elle a toujours fonctionné comme une espèce d’arrêt… comme une espèce 

d’arrêt, là. C’est par là que je disais « politique de la science », où il s’agit de dire aux gens « ah 

non, hein, faut… N’allez pas plus loin, parce que… », « N’allez pas plus loin », à la lettre…, ces 

flux de scientificité, ces flux de mathématiques, ces flux de physique… etc. … il faut remettre un 

peu d’ordre dans tout ça. [58 :00] Ça… ça file de partout, ça fuit de partout, tout ça, où vous 

allez, où vous allez. Je dis que l’axiomatique, au début du XXème siècle, dans la première moitié 



14 

 

 

du XXème siècle, en mathématiques, mais également en physique, a fonctionné comme un 

moyen de bloquer, d’arrêter.  

Eh bien, voilà la proposition… voilà l’hypothèse que je ferais en second lieu, dans ce second… 

dans cette seconde remarque : c’est que, quand des flux se décodent, par exemple, des flux de 

science, ben… ils échappent à leurs conjonctions topiques. Mais est-ce qu’ils ne débordent pas 

encore ? La conjugaison généralisée, conjugaison généralisée des flux, c’est encore une manière 

de les bloquer, de dire : non, [59 :00] Par exemple, imaginez, quand est-ce que l’axiomatique de 

la physique a eu son grand, grand rôle ? C’est lorsque, vraiment, là je crois, les savants eux-

mêmes ont commencé à s’inquiéter par et sur les voies et les chemins que prenait la physique 

dite indéterministe. Et, à ce moment-là, il y a vraiment eu besoin d’une remise en ordre. Tout se 

passe comme si pas seulement des savants s’étaient dit -- il y avait aussi des savants, mais pas 

seulement des savants -- tout se passe comme si … des savants et des puissances, des puissances 

qui s’occupaient de la politique de la science, s’étaient dit : mais enfin, qu’est-ce que c’est… 

qu’est-ce que c’est que ces flux de savoir qui se décodent de plus en plus, qui … Où est-ce qu’on 

va ? Qu’est-ce que c’est que ce truc-là ? Et une espèce de remise en ordre qui a consisté à 

réconcilier ce qu’on appelle en gros l’indéterminisme avec le déterminisme. [60 :00] Un grand 

physicien français y a eu un rôle fondamental, à savoir [Louis de] Broglie, dans cette espèce de 

remise en ordre, et l’axiomatique de la physique, par exemple en France, s’est faite à partir 

d’élèves de Broglie. Ça a été vraiment comme dire : mais la physique indéterministe, elle nous 

entraîne dans des trucs… [Il ne termine pas] 

C’est exactement ce que je disais, si vous vous rappelez, pour la fameuse histoire… de la NASA, 

des flux de capitaux, des flux de capital, des flux de capitalisme qui sont tout prêts à s’envoyer 

dans la lune, mais, là, il y a quand même un Etat pour dire : ah non non non ! … Faut pas … Faut 

pas aller trop loin. Faut faire un peu de reterritorialisation. Ah… Et alors on ligature, on colmate. 

L’axiomatique c’est un peu ça ; elle opère une conjugaison générale des flux qui les empêche, 

[61 :00] je dirais, qui les empêche d’aller trop loin, c’est-à-dire de se connecter avec des vecteurs 

de fuite. Elle opère … comment dire, oui je ne trouve pas de meilleurs mots : elle opère comme 

une espèce de reterritorialisation symbolique.  

Et, en mathématiques, c’est pareil, l’axiomatique en mathématiques a vraiment par rapport… je 

pense, par exemple, à l’espèce de fuite des géométries dans tous les sens. Et maintenant ça ne 

s’est pas arrangé, hein, à travers l’axiomatique ; ça continue à couler, à filer… partout. La 

situation des mathématiques actuelles, elle est… elle est quand même… très très curieuse, quand 

on entend parler les mathématiciens… ces… ces situations où, vraiment, le savoir mathématique 

s’est complètement fragmenté, où il y a un mathématicien au Japon qui comprend ce que le… ce 

que fait un mathématicien en Allemagne… Et puis voilà, et puis les autres… [62 :00] bon… 

Cette espèce de situation où vraiment les flux de savoir, là, sont… sont extraordinairement 

filants. Bon. L’axiomatique, c’est… je redis, l’axiomatique c’est une espèce de restructuration, 

de structuration, de reterritorialisation symbolique.  

Vous voyez en quel sens je ferais la distinction, donc, entre trois concepts : les conjonctions 

topiques ou qualifiées entre flux ; les conjugaisons généralisées de flux ; et quelque chose de 

plus : les connexions, c’est-à-dire ce qui pousse les flux encore plus loin, ce qui les fait échapper 

à l’axiomatique même et ce qui les mettent en rapport avec des vecteurs de fuite. Alors c’est en 



15 

 

 

ce sens : est-ce qu’il n’y a pas quelque chose d’autre que l’axiomatique et qu’on pourrait appeler 

du type connecteurs ? Or je pense – et c’est la [63 :00] dernière remarque que je voudrais faire 

concernant cette histoire de mathématiques – je pense qu’il y a toujours eu en mathématiques 

quelque chose de très, très curieux, et c’est de ça que je voudrais parler pour finir dans l’histoire 

des mathématiques, parce que ça nous servira toujours pour notre parallèle avec … la politique.  

A la même époque que la formation des premières grandes axiomatiques, à laquelle Comtesse 

faisait allusion tout à l’heure, avec Hilbert et d’autres, coïncidait un mouvement mathématique 

qui me semble d’un très, très haut intérêt. Et là, bizarrement, pour reprendre – on retrouve 

toujours les mêmes problèmes – pour reprendre notre histoire : pourquoi est-ce que le centre de 

ce mouvement mathématique s’est-il trouvé dans les Pays-Bas ? C’est curieux, là, faudrait… 

faudrait des raisons… faudrait trouver des raisons… pour ça. [64 :00] Et se constituait en 

réaction contre l’axiomatique une école très bizarre, très importante, de grands mathématiciens 

qui se nommaient intuitionnistes, l’intuitionnisme ou le constructivisme, constructionnisme. 

Remarquez : c’est d’autant plus intéressant qu’il y avait aussi des mouvements esthétiques qui se 

disaient constructivistes. Bon.  

Je ne sais pas s’il y avait des rapports possibles… je ne sais pas. Ces mathématiciens, je cite pour 

… si par hasard vous en entendiez parler dans un livre… je cite le nom des principaux, c’était : 

[L.E.J.] Brouwer, B-R-O-U-W-E-R ; [Arend] Heyting, H-e-y-t-i-n-g ; [65:00] [George F.C.] 

Griss, G-r-i-s-s, et en France, un mathématicien très, très curieux, qui a beaucoup écrit, qui 

s’appelait [Georges] Bouligand, B-o-u-l-i-g-a-n-d et dont un des meilleurs livres – mais qu’on ne 

trouve, je crois, qu’en bibliothèque – s’appelle Le déclin… Le déclin des absolus mathématico-

logiques.4 Et ils s’opposaient à l’axiomatique, je crois, de deux manières simultanées.  

D’une part, ils étaient comme en retrait, parce qu’ils exigeaient des conditions de construction 

dans l’espace. Mais, d’autre part et en même temps,  – en ce sens ils étaient vraiment en retrait – 

mais par d’autres aspects de leur œuvre et de leur réflexion, ils étaient très au-delà. [66 :00] Ce 

qui, évidemment, est important pour nous. Ils pouvaient être les deux à la fois. Comme s’ils 

avaient exigé que, à la lettre, les flux mathématiques aillent encore plus loin, débordent les 

limites de l’axiomatique, notamment ils avaient une manière de mettre en cause des principes 

que l’axiomatique conservait, notamment le principe dit du tiers exclu, selon lequel une 

proposition est vraie ou fausse, et ce qu’ils opposaient à l’axiomatique c’était – et là c’est très 

utile pour nous, je ne dis pas pourquoi encore – c’était ce qu’ils appelaient eux-mêmes, enfin 

certains d’entre eux, ce que certains d’entre eux appelaient un calcul des problèmes, un calcul 

des problèmes et, en effet, quand on voit ce qu’ils appellent un calcul des problèmes -- 

notamment le mathématicien Griss a beaucoup fait de calcul des problèmes [67 :00] au sens…, il 

y avait aussi un russe là-dedans… Il y avait un ménage français… tiens ! J’ai un souvenir : il y 

avait un ménage français de mathématiciens-physiciens, élèves de Broglie, … qui représentaient 

comme une espèce de scène de ménage épistémologique [Rires] car le mari était un des meilleurs 

axiomaticiens et la femme était une intuitionniste, [Rires] et ils avaient beaucoup, beaucoup de 

talent, … ils ont divorcé, hein, [Rires] mais enfin… 

Une étudiante : [Inaudible] 



16 

 

 

Deleuze : [Jean-Louis] Destouches, Destouches, et Paulette [Destouches-]Février, oui, oui, oui. 

Elle, elle faisait des communications sur le calcul des problèmes… et, lui, il faisait de 

l’axiomatique… tout à fait…  

Mais, ce qui m’intéresse, donc… – ce couple est quand même... est quand même très important, 

parce qu’il a sûrement vécu une espèce de dualité d’inspiration… [68 :00]– ce qui m’intéresse, 

c’est comment on peut déjà, nous, dans notre hypothèse, sans du tout rien préciser encore, poser 

la question : est-ce qu’il n’y a pas, au-delà même de la conjugaison généralisée telle que une 

axiomatique l’opère, est-ce qu’il n’y a pas quelque chose d’autre qui est du type « connexion 

avec des vecteurs particuliers » qui déborde l’axiomatique, c’est-à-dire un calcul des problèmes 

par opposition à une détermination des axiomes ? Et qu’est-ce que ce serait qu’un calcul des 

problèmes par opposition à une détermination d’axiomes ? Vous sentez que c’est notre seule 

chance en politique, si notre comparaison est fondée avec l’axiomatique. Comment sortir d’une 

axiomatique ?  

Or si je cherche dans l’histoire des sciences, dans l’histoire des mathématiques, je veux pour 

mémoire marquer juste trois temps qui me paraissent essentiels où on trouverait quelque chose 

de cette dualité, [69 :00] l’opposition de courants scientifiques. Opposition… Premier cas. 

Premier cas : opposition de deux courants scientifiques essentiels dans la géométrie grecque – je 

prends un exemple lointain – opposition de deux courants scientifiques très importants dans la 

géométrie grecque -- si … je résume, c’est juste… là, vraiment pour mémoire que… et pour 

pouvoir m’en servir plus tard -- vous avez une conception de la géométrie grecque qui est très 

simple, qui procède par : définitions, axiomes, postulats, théorèmes, démonstrations, corolaires. 

Cette conception de la géométrie trouve sa forme vraiment royale [70 :00] avec le géomètre 

Euclide. [Pause] Ne confondez surtout pas tout, je ne dis pas du tout que ce soit déjà de 

l’axiomatique. Je dis que c’est un système déductif. Ce n’est certainement pas encore de 

l’axiomatique, mais c’est un système qu’on pourrait appeler « système axiomes-théorèmes ». 

[Pause] 

Comment le définir, ce système déductif très général ? Je dirais que ce système déductif consiste 

à définir des essences pour en déduire des propriétés nécessaires. Il va tout entier de « essences » 

à « propriétés nécessaires ». [71 :00] Par exemple, la conception platonicienne non seulement des 

mathématiques, mais plus particulièrement de la géométrie, est une conception de ce type : on va 

des essences aux propriétés nécessaires et c’est la définition de la déduction, d’une science 

déductive idéale. 

Et puis il y a un autre courant beaucoup plus… bizarre, dès l’époque des Grecs. C’est un courant 

qui n’est plus théorématique – vous voyez je peux appeler la première conception une conception 

théorématique des mathématiques, et elle culmine, encore une fois, avec Euclide – l’autre 

conception, c’est une conception problématique. L’élément essentiel de cette conception, 

[72 :00] ce n’est plus la catégorie de théorème, théorème à démontrer ; c’est la catégorie de 

problème à résoudre.  

Vous me direz, et vous auriez raison : mais, dans la première conception, il y a déjà des 

problèmes. Réponse : oui, il y a des problèmes, mais des problèmes qui sont étroitement 

subordonnés aux théorèmes. Bien sûr, les deux se mélangent, mais ce n’est pas un argument, ça. 



17 

 

 

Il y a un primat des théorèmes sur les problèmes. Bien plus, résoudre un problème, dans la 

première conception, c’est toujours le rapporter à des théorèmes qui permettent de les résoudre. 

Et, chez Euclide il y a bien des problèmes, mais la solution des problèmes ne fait qu’un et passe 

par la détermination des théorèmes qui rendront cette solution possible. C’est la catégorie 

« théorème » qui l’emporte sur la catégorie « problème ».  

Mais il y a des géomètres très bizarres. Alors vous sentez déjà, ceux qui connaissent un peu 

l’histoire grecque… [73 :00] ou l’histoire du platonisme, vous devez penser que, peut-être, ils 

sont liés, par exemple, à des courants qu’on appelle les Sophistes, qu’ils sont liés à des… à des 

gens d’autant plus bizarres qu’on a perdu les textes, mais on peut… enfin… [Inaudible] bon… 

C’est un courant problématiste. Et, le problème, ça se distingue du théorème comment ? Je dis le 

théorème, ce n’est pas difficile, vous allez de… – enfin, ce n’est pas difficile… – vous allez 

d’une essence aux propriétés qui en découlent nécessairement. Théorématiser, c’est déterminer 

les propriétés qui découlent d’une essence. Vous définissez l’essence du cercle, et vous déduisez 

les propriétés nécessaires. … j’ai l’air de dire que c’est facile ; ce n’est pas facile, évidemment. 

Là-dessus, tous les problèmes, vous les subordonnez à vos théorèmes. Les autres, ils ne 

procèdent pas comme ça.  

Quelle est la différence entre un problème et un théorème ? C’est qu’un problème, ce n’est pas 

[74 :00] du type essence, c’est du type événement, quelque chose qui se passe, ou du type 

opération. Vous faites subir quelque chose à une figure et quelque chose d’extrinsèque ; vous lui 

faites subir une opération douloureuse, une ablation, une adjonction, une quadrature, une 

cubature, toute une chirurgie de la figure. Il ne s’agit plus du tout de chercher les propriétés qui 

découlent d’essences, il s’agit de chercher les métamorphoses qui sont liées à des événements, 

oui, [75 :00] ça me semble parfait comme formule, parfait, très clair. Ça, c’est la 

catégorie « problème ».  

Ah tiens, je vais couper, là, je vais couper un angle à mon triangle, qu’est-ce qui va se passer ? 

Tiens, je vais faire que… un plan coupe un cône en biais, là. Qu’est-ce qui va se passer ? Bon, 

c’est très, très curieux comme mode de penser. C’est une pensée événement et non plus du tout 

une pensée essence. Evénements d’un type spécial, ce seront des événements proprement 

mathématiques. On opposera aux essences géométriques, des évén… des événements 

proprement géométriques. Bon. Et là aussi, vous comprenez, il ne faut pas durcir, il ne faut pas 

trop durcir en tout cas. Bien sûr, … dans ce sens-là, aussi vous trouverez des théorèmes, mais 

cette fois-ci, les théorèmes seront tout à fait subordonnés aux problèmes. [76 :00]  

Or je crois que, dans la géométrie grecque, il y a eu une espèce de lutte très intense et, 

finalement, il y a eu une victoire. La tendance problème, elle aurait été… complètement, alors 

elle… elle a l’équivalent d’Euclide, c’est ce qu’on sait, par exemple, de la géométrie 

d’Archimède. Bon, c’est la grande opposition Euclide-Archimède. [Pause] C’est vraiment des 

événements de la géométrie par opposition aux essences géométriques. Voilà mon premier cas. 

Vous voyez que, là, je peux dire : à la conception théorématique s’opposait déjà chez les Grecs 

une conception problématique.  

Deuxième exemple : du XVIIème [siècle] au XIXème, du XVIIème au XIXème, on s’accorde 

à… beaucoup d’auteurs, d’historiens, s’accordent à considérer que se montent [77 :00] des – pas 



18 

 

 

seulement une – conceptions de la géométrie dont on peut faire dater la géométrie dite 

« moderne ». Or dans quelle voie ça se fait ? Ça se fait dans une double voie. J’essaie de définir 

la première voie, le renforcement d’une puissance symbolique, renforcement d’une puissance 

symbolique, c’est-à-dire : déborder l’intuition ou la représentation dans l’espace vers une 

puissance symbolique. C’est la voie de quoi, ça ? C’est la voie de l’algèbre. C’est la voie de la 

géométrie analytique, et ça s’ouvrira [78 :00] sur tout l’avenir des mathématiques. Mais au 

XVIIème siècle c’est avant tout le développement de l’algèbre et de la géométrie analytique. 

Donc, là, vous voyez, la représentation spatiale, c’est-à-dire l’intuition, est dépassée du côté de 

l’affirmation ou du développement d’une puissance symbolique, ouais, algèbre et analyse.  

Mais, en même temps, un autre courant… si j’essaie de situer des noms, c’est par exemple, 

Descartes. Ça, c’est très la voie de la géométrie cartésienne, d’où le rôle de Descartes dans la 

géométrie analytique. Et, ensuite, chez les successeurs de Descartes : tendance à faire de la 

géométrie analytique un modèle achevé [79 :00] pour l’ensemble de la géométrie. Mais il y a 

aussi des résistances et se dessine paradoxalement une tout autre voie coexistante. Et, cette tout 

autre voie, elle a des noms étranges et surtout… des noms étranges parce que c’est des hommes 

assez étranges qui l’amènent. Je cite, un dont on a parlé… il y a… je sais plus, de nombreuses 

années… un géomètre très, très bizarre qui s’appelle [Girard] Desargues, D-e-s-a-r-g-u-e-s, qui a 

très peu écrit, mais dont tout le monde considère qu’il a été fondamental pour le développement 

de la géométrie moderne. Alors il y a… il y a… un vieux livre du XIXème : Les œuvres de 

Desargues et toutes les aventures de sa vie. Il a eu tous les malheurs, [80 :00] il était condamné 

partout, au parlement, il a eu un procès au parlement… tout ça, bon.5  

Si je fais, si j’essaie de faire la lignée… il s’occupait beaucoup…, il était en liaison avec, très 

bizarrement, des tailleurs de pierres. Vous voyez, pourquoi avec des tailleurs de pierres et que la 

taille des pierres, dans cette seconde conception, c’est très important ? Pourquoi ? Parce que, la 

taille des pierres, c’est vraiment du type « qu’est-ce qui se passe ? ». Evidemment la taille des 

pierres, c’est problématique. C’est évident. Arrondir, tailler, c’est du domaine des… non pas des 

propriétés qui découlent d’une essence, mais, comme on dit souvent dans le langage de l’époque, 

des affects ou des événements qui transforment une figure. [Pause] [81 :00] Un des textes de 

Desargues s’appelle, a un titre merveilleux, très très « Lewis Carroll » alors, « Brouillon d’une 

atteinte aux événements qui déterminent… que déterminent la rencontre d’un cône avec un 

plan ».6 Vous voyez il y a le truc : rencontre, atteinte aux événements. Vous pouvez sentir que ce 

n’est pas du langage cartésien, ça ; c’est… ça fait partie d’une autre tradition, ce langage-là. 

C’est du langage du courant problématiste. Bon, l’importance de Desargues est 

fondamentalement reconnue non seulement par Descartes, là, qui est très juste, qui, dans 

plusieurs lettres dit que Desargues c’est… c’est un géomètre formidable. Mais, là, ce n’est plus 

qu’une reconnaissance, c’est presque un disciple, mais un disciple qui… qui… dépassera le 

maître, [82 :00] c’est du côté de Pascal. Et c’est du côté des mathématiques à la Pascal et non 

plus à la Descartes que se trouve la descendance desarguienne, la descendance de Desargues.  

Bien après… -- ah… Pascal aussi, c’est une situation… c’est une situation dans la science très 

bizarre... -- bien après, vous avez un nom célèbre comme le créateur de la géométrie dite 

« descriptive », c’est [Gaspard] Monge. Et Monge ne cesse pas de faire une théorie qu’il appelle 

lui-même, dans son langage, « une théorie des affects particuliers », et il distingue les affects 

particuliers des corps des propriétés générales. Et c’est par-là que, quand il s’occupe de 



19 

 

 

physique, c’est très important, puisqu’il traite les phénomènes, par exemple, électriques comme 

des affects particuliers des corps par distinction aux déterminations [83 :00] générales des figures 

du type « espace et mouvement ». En tout cas : géométrie descriptive de Monge. Or, Monge, 

c’est quoi ? C’est un courant très, très bizarre, parce que Monge, c’est… bon… c’est pleinement 

un savant, mais c’est un savant qui n’est pas de la même tradition que l’autre courant. … il 

renvoie à un personnage… à un type de personnage dont on a parlé, là, l’année … je ne sais plus 

laquelle, où on s’occupait de ça, à savoir… l’ingénieur, l’ingénieur militaire, la science de 

l’ingénieur militaire. C’est une chose très, très curieuse.  

Et puis, dans la ligne, alors… il y a vraiment une… une continuité, là, si on essaie d’établir des 

continuités… il y a une continuité, il me semble, Desargues – Pascal – Monge, et puis en 

quatrième, peut-être un des plus grands, il a sa petite rue à Paris, [84 :00] [Jean-Victor] Poncelet, 

Poncelet qui est un grand ingénieur militaire, mais surtout, surtout, l’inventeur de la géométrie 

dite projective -- projectif, c’est problématique ; pro-blème égale pro-jection. A la lettre, c’est… 

c’est… c’est le même mot, l’un en latin, l’autre en grec -- la géométrie projective de Poncelet, 

qui a un grand axiome, qui repose sur un axiome dit « de continuité ».  

Or, là aussi, pour en rester à des exemples aussi stupides que celui que j’ai pris pour 

l’axiomatique, qu’est-ce que c’est que l’axiome de continuité à la Poncelet, dans la géométrie 

projective ? Vous voyez… un cercle ou un arc de cercle, hein, vous tracez une… droite qui 

coupe l’arc de cercle en deux points, hein, il y a deux points réels. [85 :00] Vous le faites monter. 

Vient le moment où il n’y a plus qu’un point réel. Vous continuerez à vous dire, vous, vous 

continuerez à dire : il y a deux points, mais, simplement, l’un est fictif, ou l’un est imaginaire. 

Vous montez encore. La droite sort du cercle et ne coupe plus… et ne coupe plus rien : vous 

continuerez à dire qu’il y a deux points fictifs, vous aurez établi une série de continuité entre cas 

hétérogènes, à savoir : trois cas hétérogènes, le cas où votre droite coupe effectivement le cercle 

en deux points, le cas où votre droite est une tangente, et, troisième cas, le cas où votre droite est 

extérieure au cercle. Vous me direz : quel intérêt d’introduire ces points imaginaires… ? Ah, si, 

je ne vous le dirai [86 :00] pas, parce que vous devez sentir que ça a un intérêt colossal, du point 

de vue de la géométrie, que ça entraîne une nouvelle conception de la géométrie.  

Si j’essaie de résumer, là, à ce niveau, l’exemple devient très simple… Oui, il devient… je 

dirais : dans les deux cas, aussi bien dans la conception, dans la première conception que dans la 

seconde conception, c’est-à-dire du côté de la géométrie analytique, Descartes, du côté de la 

géométrie projective constructive, Monge, Poncelet, Desargues etc…, dans les deux cas vous 

dépassez… – sinon il n’y aurait pas de science – dans les deux cas, vous dépassez les conditions 

de la représentation spatiale, c’est-à-dire vous dépassez la simple intuition. Ça, c’est commun 

aux deux. C’est par là que les deux sont de la science.  

Mais, dans un cas, [87 :00] vous dépassez la représentation spatiale ou l’intuition vers une 

puissance d’abstraction de plus en plus consistante, ou vers une puissance symbolique. Dans 

l’autre cas, je dirais, c’est tout différent – vous allez comprendre – vous le dépassez vers une 

trans-intuition, c’est-à-dire vous développez une espèce de… d’espace entre les cas. Dans un cas, 

je dirais, vous faites une conjugaison, dans l’autre cas vous établissez une connexion. [Pause]  

Vous vous élevez vers une espèce de… quoi ? Intuition trans-spatiale [88 :00] ou trans-intuition. 

Vous ne dépassez pas l’espace vers une puissance de symbole ; vous établissez des connecteurs 



20 

 

 

d’espace. Vous déroulez un espace commun aux trois cas : la ligne qui coupe, la ligne tangente, 

la ligne extérieure au cercle.  

Je dirais que mon second exemple recoupe mon premier : j’appellerai conception, si vous voulez, 

« déductive » ou « théorématique » la conception qui dépasse la représentation spatiale vers la 

puissance d’abstr… vers la puissance symbolique, et j’appellerai « problématique » la 

conception Desargues, Pascal, Monge… Poncelet, qui dépasse [89 :00] la représentation spatiale 

vers une trans-intuition ou vers une intuition trans-spatiale. Et, que les deux se mélangent… 

C’est possible que, à un certain niveau, les deux se mélangent, mais chaque fois il y a des 

tensions.  

Je prends un seul exemple parce que je me le rappelle, là, c’est que… Poncelet a toute une 

polémique avec, précisément, un descendant… et un créateur, mais un descendant de la 

géométrie analytique, un type qui… poussait l’analyse à un niveau beaucoup plus… loin, et… et 

qui lui… et qui est son contemporain, un mathématicien qui s’appelait [Augustin-Louis] Cauchy. 

Et l’espèce de tension Cauchy-Poncelet renouvelle, si vous voulez, dans des conditions 

complètement autres historiquement, renouvelle la même opposition que celle qu’on vient de 

voir chez les Grecs, là, entre un courant euclidien et un courant archimédien. Bien… [90 :00]  

Je dis : troisième exemple, dans les mathématiques modernes. Première voie : la formation d’une 

puissance axiomatique, [Pause] une puissance axiomatique qui consiste à dépasser la 

représentation spatiale vers un symbolisme de plus en plus… comment dire… abstrait, au sens 

d’une symbolique des éléments quelconques ; et, d’autre part, le courant problématiste ou 

intuitionniste dont on a tort – vous voyez ce que je veux dire – on a tort de s’en faire une 

conception… lorsque ça arrive, parce que je crois qu’il y a des historiens des mathématiques qui 

présentent les choses comme ça, comme si mon second courant, là, était en [91 :00] régression 

simplement. Mais, en fait, ce n’est pas du tout un courant qui réclame simplement les droits de la 

représentation spatiale et qui dit « ah ben non… »… On présente très souvent les anti-

axiomaticiens comme des gens qui, simplement, disent : ah, mais la représentation spatiale, on ne 

peut pas s’en passer et l’axiomatique a tort. Et je crois que ce n’est pas ça du tout. Ils sont 

beaucoup plus… le second courant, il est… il est aussi intéressant que le premier ; il n’est pas du 

tout en train de… de… de… de dire : ah, il faut garder de la représentation spatiale. Il dépasse la 

représentation spatiale non moins que l’autre. Archimède dépasse la représentation spatiale, mais 

il le fait par une méthode des limites ou de l’exhaustion, c’est-à-dire les métamorphoses de 

figures et les passages à la limite. Poncelet, il le fait avec son axiome de continuité. C’est bizarre, 

d’ailleurs qu’on appelle ça « axiome de continuité », « axiome » . Il faudrait retirer le mot 

« axiome », ce n’est évidemment pas un axiome de continuité, c’est une condition de… [92 :00] 

c’est une condition de problèmes, hein. Ce n’est pas du tout un axiome… On peut le traiter 

comme un axiome, à ce moment-là, c’est un mixte, c’est un mélange. Vous voyez, donc, je 

dirais : il ne dépasse pas moins que les autres les conditions de la représentation spatiale, mais, 

au lieu de la dépasser vers un symbolisme, à la limite un symbolisme de l’objet… [Fin de la 

cassette] [1 :32 :23] 

Partie 3 



21 

 

 

… ils vont établir une continuité entre les trois cas discontinus, par exemple dans le cas de 

Poncelet, vous voyez, la ligne qui coupe le cercle, la ligne tangente, la ligne extérieure au cercle. 

Donc, entre ces trois cas, ils font couler ou ils font passer une espèce de ligne commune, une 

ligne fictive… bon.  Mais, chez eux, ce n’est pas la puissance du symbole, c’est la fiction d’un 

entre-deux. [Pause] [93 :00] 

Donc si je résume je dirais : nous sommes en droit à partir de là, de considérer pas encore bien 

sûrement, mais de … mieux considérer notre hypothèse que trois concepts doivent être 

distingués : encore une fois celui des conjonctions topiques, celui des conjugaisons généralisées, 

et celui des connexions, des connexions, j’appellerais ça presque, à la limite, des connexions 

créatrices, ou des connexions anticipatrices. Ce sera un monde différent, connexions 

anticipatrices, et elles ne procéderaient pas par axiomatique : elles procéderaient par calcul des 

prob… des problèmes. 

D’où l’importance que, dans l’école dite intuitionniste ou constructionniste, l’importance dans 

cette école, de… [Pause] [94 :00] ce qu’ils appellent précisément un calcul des problèmes. Le 

livre de Bouligand que je citais, Le déclin des absolus mathématico-logiques, la thèse, toute la 

thèse est celle-ci, avec des exemples très riches, très variés : qu’il y aurait en mathématiques 

deux éléments irréductibles, l’un que Bouligand appelle "élément de la synthèse globale", et 

l’autre qu’il appelle "l’élément problème". Et sans doute, il montre qu’un problème ne peut être 

résolu que par les catégories de la synthèse globale, mais inversement, il montre, que la cat… les 

catégories de la synthèse globale ne peuvent procéder, ne peuvent fonctionner, que grâce à des 

germes d’éléments problématiques agissant comme des espèces de cristaux là-dedans, agissant 

comme des virus, là-dedans.  

Et je crois que, lorsqu’il analyse -- c’est là la force de ce livre -- lorsqu’il analyse des cas très 

concrets, même si on comprend pas, il y en a qu’on comprend, [95 :00] donc… il montre très 

bien, il recueille très bien cette tradition, il ne parle pas du tout des problèmes que… j’ai 

envisagés historiquement, mais il est comme l’état de la première moitié du XXème siècle, il est 

un très, très bon représentant, de cette mathématique des événements, c’est-à-dire de cette 

mathématique problématique. Il y a eu un moment, tout un… tout un courant de profs de maths, 

anti-axiomati… anti-axiomaticiens, qui essayaient de faire un enseignement de… en gros, on 

peut dire l’axiomatique a gagné dans l’enseignement des mathématiques actuellement, même 

dans les petites classes… c’est tantôt de la logique formelle, c’est tantôt…le… la formalisation, 

tantôt l’axiomatique qui a gagné. Si vous ouvrez un livre même de sixième, de… de cinquième, 

de quatrième, de… de mathématiques.  

Or il y avait tout un courant qui disait : non, non, il ne faut pas aller dans ce sens-là. [96 :00] Il 

faut aller … faut aller dans une conception vraiment problématique, à savoir, au contraire, tout… 

tout faire basculer, faire un enseignement des mathématiques avant tout fondé non pas sur les 

axiomes. … c’est très rigolo, je ne sais pas si... si… il faudrait que vous ayez des petits frères ou 

des…, mais enfin, beaucoup d’entre vous ont vu, ces livres… et puis, après tout, je suis bête… 

vous n’avez pas de mon âge… donc vous-mêmes vous êtes… vous avez peut-être été… 

enseignés avec cette méthode extrêmement axiomatisée, … en géométrie et en… et en 

arithmétique. On commence en effet par la théorie des ensembles… Je ne dis pas du tout que ce 



22 

 

 

soit mal : c’est… c’est… ça fait bizarre… Moi, je suis d’une génération où ce n’était ni l’un ni 

l’autre. Alors, ce n’était pas mieux, hein. C’était autre chose, c’était vraiment la vielle pédagogie.  

Mais, ces profs auxquels je pense, ces profs de mathématiques, tout à fait du lycée, c’était des 

très bons mathématiciens, mais réclamaient une toute autre conception : c’est ça qui m’intéresse, 

[97 :00] qui était vraiment la construction des problèmes, parce qu’ils disaient : il n’y a qu’au 

niveau des problèmes qu’on peut convier les élèves à une espèce d’activité sans que ça devienne 

un pur et simple bordel, à savoir, on leur fait construire un problème, et à ce moment-là, tiens, 

est-ce que tout ne se retrouverait pas ? Parce que tout problème n’a pas… quoi ? Je veux dire – 

pour nouer tout ce qu’on…, toutes ces remarques dispersées – un problème, un problème quoi ? 

Vous ne direz jamais d’un problème qu’il est vrai ou qu’il est faux. Ce qui est vrai ou faux, c’est 

une solution, c’est une démonstration. C’est la démonstration d’un théorème. Un problème, ce 

n’est pas vrai ou faux. Si : on voit bien ce qu’on appelle un faux problème, c’est… c’est un 

problème où il y a une faute. Ça arrive dans les concours tout le temps, on donne de faux 

problèmes. Oui, faux problèmes. Ah, il y a une faute, il y a une donnée qui manque, donc c’est 

un faux problème. Mais, sinon, un problème, il n’est ni vrai ni faux en tant que [98 :00] 

problème.  

Seulement voilà, un problème, il a un sens ou il n’en a pas. Il y a des problèmes qui n’ont pas de 

sens. Et, là encore, ça ne fait qu’un avec la connerie, ça. … La bêtise, ça consiste 

perpétuellement à poser des problèmes qui n’ont aucun sens. Or, là, ce n’est pas le domaine du 

vrai et du faux, c’est le d… le domaine du sens et du non-sens. Si bien qu’on retrouverait nos 

histoires. Bon, alors, faire surgir des événements mathématiques, ça, c’est une autre conception 

que l’axiomatisation, ou au contraire, l’axiomatisation, on fait découler des propriétés 

nécessaires à partir d’un système d’axiomes. Voilà, alors je reprends …, pour conclure, 

brièvement… Quelle heure il est ?  

Un étudiant : [Inaudible] 

Deleuze : Quoi ? [99 :00] Midi vingt, mon dieu Vous n’en pouvez plus ! [Rires]. C’était… Bon, 

alors je termine très rapidement. Je dis… Bon, qu’est-ce que… ? Au point où on est, on a au 

moins… fait cette longue, longue parenthèse, qui nous amène à quoi ? Alors je reviens vraiment 

à ma question concernant l’État et la politique, puisque c’est là-dessus que je voudrais finir, cette 

première série de recherches cette année.  

Ben, voilà. Ma question, elle s’est un peu précisée, c’est : quel est notre intérêt à nous, si nous 

essayons de traiter la situation actuelle comme une axiomatique, dans les conditions que je viens 

de dire : l’axiomatique, ce n’est pas du tout un savoir mécanique, ce n’est pas du tout un truc 

sans expérimentation, ce n’est pas du tout … une méthode infaillible, ce n’est pas… Mais, les 

données de la situation actuelle comme [100 :00] entrant dans une axiomatique, qu’est-ce qui 

arrive ?  

Comment, à ce moment-là, les problèmes politiques se posent-ils ? Qu’est-ce que ça veut dire, 

traiter la situation actuelle comme une axiomatique ? Ça veut dire deux choses : et que nous 

aurions des raisons d’assimiler le capitalisme à une axiomatique, et aussi que nous aurions des 

raisons… je veux dire, assimiler -- premier point -- assimiler à… le capitalisme à une 



23 

 

 

axiomatique, je n’ai plus à le faire, parce que j’estime que ce qu’on a fait précédemment. Toutes 

nos définitions du capitalisme, consistaient à dire : oui, le capitalisme, il surgit lorsque les 

conjonctions topiques sont débordées, au profit d’une conjugaison généralisée, au profit d’une 

conjugaison généralisée de deux flux : le flux de richesse, devenu indépendant, [101 :00] le flux 

de travail devenu « libre », libre entre guillemets puisque, … [Il ne termine pas] Or, c’est cette 

conjugaison ou rencontres des flux décodés qui constitue le capital en tant que subjectivité.  

Donc, bon, on a des raisons de considérer le capitalisme comme une axiomatique sociale. La 

conséquence immédiate, c’est que les problèmes politiques ne se posent que très partiellement 

dans le cadre des pays et des États, que les problèmes politiques, immédiatement, se posent 

fondamentalement, toujours – sans qu’il y ait là une sorte de réflexion fondamentale, au 

contraire, ça se fait tout seul – se posent immédiatement dans un cadre mondial, hein, dans le 

cadre d’un système mondial, au point qu’il est très, très difficile de parler de ce qui se passe dans 

un pays sans tenir compte – et ça n’implique encore une fois aucun [102 :00] savoir spécial – 

sans tenir compte de l’ensemble d’une situation mondiale qui distribue les données. Troisième 

point : ce qui revient à dire, les États et les pays sont finalement analogues, mettons, à des 

modèles de réalisation par rapport à l’axiomatique du capital. [Pause]  

Et enfin, [Pause] en dernier point, nous constatons évidemment que cette situation est tout à 

fait… désespérante pour nous. Du moins elle ne le serait que si nous nous faisions de 

l’axiomatique l’idée, précisément, d’une espèce de puissance infaillible. [103 :00] 

Heureusement, nous avons pris nos précautions. Il y a plein de choses qui fuient sous les mailles 

d’une axiomatique ; il y a plein de choses qui foutent le camp, il y a plein de choses qui… qui ne 

se laissent pas axiomatiser, et qui continuent à couler, à travers les mailles de l’axiomatique, et 

c’est de ça qu’on a appelé le monde des connexions ou le calcul des problèmes-événements, 

événements comme irréductibles à l’ordre axiomatique en même temps qu’ils ne cessent de se 

produire dans cet ordre.  

La question serait donc : est-ce qu’on a de quoi se consoler avec ça ? Et quels seraient les 

problèmes, ou événements, quelles seraient les connexions qui travaillent l’axiomatique 

mondiale actuellement, de telle manière qu’il y ait, par ci par là, des sources d’espoir ? Problème 

urgent pour nous, hein ? [104 :00] Bon. [Pause] Or je rappelle -- comme ça, je retomberai 

exactement au point où je voudrais qu’on commence la prochaine fois -- je rappelle que, en effet, 

si je reviens au thème mathématique de l’axiomatique… Voilà : nous nous trouvons devant un 

certain nombre de problèmes liés à une axiomatique.7  

Donc, là, la comparaison axiomatique-situation mondiale ne vaut que si nous retrouvons quelque 

chose de semblable à l’ensemble de ces problèmes, au niveau de la situation mondiale. Je dirais : 

le premier problème, c’est celui de, dans une axiomatique, on peut ajouter jusqu’à un certain 

point, et jusqu’à un certain point, retirer des axiomes. C’est le problème de l’addition et du 

retrait. Une comparaison de l’axiomatique avec la situation mondiale ne vaut que si [105 :00] 

nous sommes capables de découvrir à l’œuvre, en acte, ce processus d’addition et de retrait des 

axiomes, au niveau du capitalisme. Est-ce qu’il y a bien une addition et un retrait des axiomes ? 

Des axiomes du capital ? Premier problème.  



24 

 

 

Deuxième problème, je dirais : ce n’est plus celui de l’adjonction et de la soustraction, du retrait 

et de l’addition, c’est celui de la saturation. Une axiomatique est dite saturée quand, justement, 

on ne peut plus rien lui ajouter. Or, à mon avis, quoique ça ne se voit pas forcément, s’il y a un 

auteur qui a traité, qui a su nous montrer de quelle manière le capitalisme fonctionnait comme 

une axiomatique, c’est Marx. Et c’est Marx pas n’importe où, c’est Marx dans un chapitre très 

beau, [106 :00] très important du Capital, qui est le chapitre sur la baisse tendancielle du taux de 

profit.8 Et la thèse de Marx, que nous aurons à voir -- mais je voudrais bien que certains d’entre 

vous la voient ou la revoient d’ici la semaine prochaine -- la thèse de Marx, en gros, est que le 

capitalisme ne cesse d’affronter des limites -- il y a l’idée de limites du capital, à chaque moment 

-- ne cesse d’affronter des limites, mais que ces limites lui sont immanentes.  

C’est une thèse très complexe, très belle mais très complexe. Vous voyez, elle est faite de 

plusieurs propositions qui s’articulent : le capitalisme ne cesse d’affronter des limites ; 

deuxièmement : ces limites lui sont fondamentalement, essentiellement immanentes ; troisième 

point : si bien qu’il ne cesse de s’y heurter, et, en même temps, de les déplacer, c’est-à-dire, de 

les repousser [107 :00] plus loin… et, plus loin, il va s’y heurter à nouveau, il va les repousser, 

les déplacer plus loin. C’est cette thèse des limites en tant qu’immanentes et non pas obstacles 

extérieurs, qui en ferait des limites absolues ; en d’autres termes, c’est lui qui engendre ses 

propres limites, et qui, dès lors, s’y heurte, et qui les déplace. Cette thèse fondamentale, je crois, 

pose le problème de la saturation de ce qu’on pourrait appeler : la saturation du système à tel ou 

tel moment. 

Troisièmement, troisième problème : les États et les pays… les États et les pays, les États-

nations, peuvent d’une certaine manière être considérés comme des modèles de réalisation de 

cette axiomatique du capital. [Pause] [108 :00] En ce sens, quel est le statut des modèles de 

réalisation ?  Quelle est la mesure de leur indépendance par rapport à la situation mondiale, par 

rapport à l’axiomatique elle-même ? Quelle est la mesure de leur dépendance, etc. ? C’est un 

autre problème, que celui de la saturation du système.  

Quatrième… Je ne sais plus… oui ? Quatre, c’est quatre, ça ? Petit quatre… Quatre, ouais. Oh 

ben, on verra après, hein ? Il y en a trop, hein ? Il y en a trop, mais bon…. On commencera par-

là, la prochaine fois. Alors essayez de relire… ce chapitre de Marx, hein ? [Fin de la séance] 

[1 :48 :57] 

Notes 

 
1 Deleuze considère Alois Riegl lors de la séance 5 sur la Peinture, le 12 mai 1981. 

2 Deleuze se réfère aux textes de Henri Maldiney sur Cézanne lors de deux séances sur Spinoza, le 13 janvier et le 

31 mars 1981. 

3 Deleuze attribue ce terme, « automate spirituel », à Spinoza lors de la séance sur la variation continue, le 24 

janvier 1978. Il revient à ce terme à plusieurs reprises : dans la première séance dans le séminaire sur Leibniz, celui 

qui suit ce séminaire sur l’Appareil d’État, le 15 avril 1980 ; et dans cinq séances de la quatrième année sur le 

cinéma et la philosophie : le 30 octobre 1984, le 6 novembre 1984, le 8 janvier 1985, le 23 avril 1985, et le 4 juin 

1985. 



25 

 

 

 
4 Georges Bouligand et Jean Desgranges, Le déclin des absolus mathématico-logiques (Paris : SEDES, 1949). 

5 Sur Girard Desargues et ses travaux aussi bien que sur les sections coniques, voir le deuxième séminaire sur 

Leibniz, notamment les séances du 18 novembre 1986 et celle du 3 mars 1987, aussi bien que Le Pli. Leibniz et le 

baroque (Paris : Minuit, 1987) pp. 28-30. Quant aux Œuvres de Desargues, plusieurs éditions modernes existent de 

ce texte ; il s’agit d’un ouvrage édité par Noël Germinal Poudra, publié en 1864.  

6 Le titre semble être légèrement différent de celui que Deleuze cite : Brouillon Project d’une atteinte aux 

evenemens du rencontre d’une cone avec un plan. Voir l’étude de Jan P. Hogendijk, «Desargues’ Brouillon Project 

and the Conics of Apollonius”, Centaurus vol. 34 (1991), pp. 1-43, http://www.jphogendijk.nl/publ/Desargues2.pdf. 

7 Comme on voit dans la séance précédente, sur l’axiomatique et les quatre problèmes détaillés par Deleuze, voir 

le plateau 13 (sur l’appareil de capture), « Proposition XIII. L’Axiomatique et situation actuelle, » Mille plateaux, pp. 

575-590. [« Axiomatics and the present day situation ATP 460-473] 

8 Il s’agit sans doute du Capital, livre III, part III, chapitres 13-15. 


